最澄教学の思想史的研究

仏教学専攻 英 亮

#### 大 容

| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ |
|------------------------------------------------------|
|------------------------------------------------------|

|              |              |             |      | 第<br>二<br>節       |        |                           |                    |      | 第<br>一<br>節     |
|--------------|--------------|-------------|------|-------------------|--------|---------------------------|--------------------|------|-----------------|
| 第三項          | 第二項          | 第<br>一<br>項 | はじめに | 二<br>節            | 小<br>結 | 第二項                       | 第<br>一<br>項        | はじめに | 節               |
| 二百           | 百百           | 百           | とめ   |                   | ·<br>· | 百百                        | 佰                  | め    |                 |
|              | 久            | 久           | に    | 南都における天台教勢と最澄への影響 |        | 久                         | 力                  | に    | 最澄における天台修学期の再検討 |
| 寿<br>霊<br>撰  | 鑑            | 道           | •    | 和<br>に            |        | 最                         | 最                  | :    | 復<br>に          |
| 霊            | 鑑真とその門下の天台布教 | 道璿から最澄への影響  |      | お                 |        | 最澄の天台修学に関する筆者の見解          | 最澄の天台修学に関する先行研究の整理 |      | お               |
| 撰            | と            | か           |      | けっ                |        | のエ                        | のエ                 |      | けっ              |
| 「<br>指       | <b>そ</b>     | り<br>島      | :    | る<br>天            | :      | 人<br>台                    | 人<br>台             | :    | る天              |
| 祟            | 門            | 澄           |      | 台                 |        | 修                         | 修                  |      | 台               |
| <u>`</u>     | 下            | ~           | :    | 教                 | :      | 学                         | 学                  | :    | 修               |
| に            | のエ           | の           |      | <b>労</b><br>と     |        | に                         | に                  |      | 子<br>期          |
| 見            | 大ム           | 影響          | :    | 最                 |        | メ                         | メ                  | :    | Ø,              |
| んろ           | 右            | 首<br>:<br>: |      | 澄                 |        | タス                        | タス                 |      | 再檢              |
| 『指示』に見える天台教勢 | 教            |             |      | O<br>O            |        | 筆                         | 先                  |      | 快<br>討          |
| 台            | :            | :           | :    | 影                 | :      | 者                         | 行                  | :    |                 |
| 教            |              |             |      | 響                 |        | の                         | 研                  |      |                 |
| <b>努</b>     |              |             |      |                   |        | 兄<br>鼦                    | <b>光</b>           |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        | <del>月年</del><br><b>:</b> | 整整                 |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           | 蓮                  |      | :               |
| :            |              |             |      |                   |        | :                         | :                  |      | :               |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           | :                  |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      | •               |
| :            | :            | :           | :    |                   | :      | :                         | :                  | :    | :               |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      | •               |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      | :               |
| :            | :            | :           | :    |                   | :      | :                         | :                  | :    |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      | :               |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              | :           | :    |                   | :      |                           |                    | :    |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      | •               |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      | :               |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
| :            | :            | :           | :    |                   | :      | :                         | :                  | :    |                 |
| 50           |              |             |      |                   |        |                           |                    |      |                 |
|              | :            | :           | :    |                   | :      | :                         | :                  | :    |                 |
| į            |              |             |      |                   |        |                           |                    |      | :               |
|              |              | •           |      |                   | 36     |                           |                    |      | 23              |
| 50           | 42           | 40          | 40   | 40                | 36     | 34                        | 24                 | 23   | 23              |

| 第四項 景戒撰『霊異記』にみえる天台教勢          | : 55 |
|-------------------------------|------|
| <b>小</b> 诘                    | 57   |
|                               |      |
| 第一章 おわりに                      | 67   |
| 欠せたり、美国                       | 6    |
| <b>身二章・汐世代の一諺巨/を担ゞ、菩薩催の音房</b> | 00   |
| 第一節 最澄と興福寺の関係性                | 68   |
|                               |      |
| はじめに                          | 68   |
|                               |      |
| 第一項 最澄と興福寺僧との交流               | 69   |
| 第二頁(最登り配笛寺の中間で立置する丘大豆・藤京冬祠)   | 107  |
| 17、1974年以外市、1777年,原为《市        | •    |
| 小結                            | 114  |
|                               |      |
| 第二節 ″三一権実論争〟の目的               | 135  |

| 第一項 最澄による澄観撰『華厳経疏』の入手と閲読の範囲169 |     |
|--------------------------------|-----|
| はじめに                           |     |
| 第一節 最澄における清涼澄観の位置168           | 第   |
| 三章  南都諸宗に冠する『護国』組織の表明          | 第三章 |
| 第二章 おわりに                       | 第   |
| 小結158                          |     |
| 第三項 道忠教団の教化活動156               |     |
| 第二項 「有智者」「後学」の人物像142           |     |
| 第一項 先行研究の整理136                 |     |
| はじめに                           |     |

| 第二項          | - 最澄の著作は見える澄鶴撰『華厳経疏』からの景響170        |
|--------------|-------------------------------------|
| 小<br>結<br>:: |                                     |
| 第二節          | 最澄における荊渓湛然の位置                       |
| はじめに         | <u>U</u>                            |
| 第<br>一<br>項  | √ 最澄が将来した湛然の著作─最澄撰『台州録』・『越州録』に基づいて─ |
| 第二項          | 、最澄撰『依憑集』における湛然195                  |
| 第三項          | 、最澄撰『守護章』における湛然196                  |
| 第四項          | 、最澄撰『破比量文』における湛然200                 |
| 第五項          | - 最澄撰『血脈譜』における湛然201                 |
| 第六項          |                                     |

### 序章―本論文の目的―

本論文の目的は、 最澄教学に通底している〝護国〞の概念に着目し、それを思想史として論じることにある。序章では、これらを論じる必要性に

(1) 最澄の研究史

ついて言及したい。

- (2) 最澄研究の問題点とその課題
- (3) 本論文で用いる方法と対象
- (4) 本論の構成

#### (1)最澄の研究史

ない。ここでは、比較的まとまった研究が提出され始めた一九九○年代から現在に至るまでの、重要と見られる研究に限って取り上げることにし はじめに、最澄の研究史について振り返っておきたい。断っておくが、最澄に関する研究は膨大な数に登るため、それらをすべて概観する余裕は

た。

争であり、平安初期における代表的な論争に位置付けられている(詳細は後程述べる)。しかしながら、この論争の内容は多岐に渡っており、 学の研究』(一九九二、春秋社)が挙げられる。この書は、その煩雑さから従来敬遠されがちであった、いわゆる〝三一権実論争〟を正面から取り を考察する上で画期的な成果を挙げたと言ってよいだろう。 の著作が散在していることもあって、従来はまとまった研究がなされていなかった。この点において、 上げている点において高く評価されている。〝三一権実論争〟とは、最澄と徳一[生没年不詳]の間で五年間にわたって繰り広げられたとされる論 九九○年代は、最澄に関する研究が飛躍的に進んだ時期であると言えよう。仏教学における代表的な最澄研究としては、田村晃祐氏の『最澄教 田村氏の『最澄教学の研究』は最澄の論争史

澄とその門流』(一九九三、吉川弘文館)、『若き日の最澄とその時代』(一九九四、吉川弘文館)、『最澄と空海―交友の軌跡―』(一九九八、 た点で大変重要である。 る問題などを取り上げ、 るものである。佐伯氏は、長らく決着がついていなかった最澄生没年の問題、 吉川弘文館)などの著作を続けて発表した。これらの研究は、従来の研究者が看過していた歴史的な側面を踏まえた上で、最澄を捉えなおそうとす また、歴史学の方面からは佐伯有清氏の研究が注目される。佐伯氏は、『伝教大師伝の研究』(一九九二、吉川弘文館)をきっかけとして、『最 歴史学の観点からアプローチしている。佐伯氏による一連の研究は、最澄研究における歴史的観点の重要性を世に知らしめ 最澄が記した「照千一隅」(もしくは「照于一隅」)の解釈にまつわ

れている)。これらの研究は、智顗説法華三大部を中心に据えたいわゆる〝天台教学〟と、最澄の教学上の同異を検討するものである。また、 による論考が目を引く(木内氏の諸研究は、 られよう。竹田氏は、 連の研究は、 そのほか、天台宗内部の研究・天台宗学(以下「宗学」と略す)においても注目される研究が多い。一つは、竹田暢典氏による一連の研究が挙げ 『竹田暢典先生著作集─』(一九九九、常不軽会)に収められている。最澄の教学に関する研究としては、桑谷祐顕氏、 いわゆる最澄の大乗戒運動に対して論及し、大乗戒運動に背後にある 後年出版された『日本における天台宗の形成 木内堯央論文集1』、二〇一二、宗教工芸社)に収めら ″国家〟と最澄の密接な関係を指摘した。竹田氏による 木内堯央氏 最澄

も渡辺氏の見解に依るところが大きい。 の著作の真偽を調査した渡辺守順氏の『伝教大師著作解説』 (一九九四、叡山学院) も重要であろう。最澄の著作群に関する真偽については、 現 在

価されている。 もかかわらず、 五]と最澄の間で交わされた書簡を検討し、現代語訳ならびに解説を付している。これらの書簡は、両者の親交がうかがえる貴重な資料群であるに その他、空海と最澄の関係に注目するのが、高木訷元氏の『空海と最澄の手紙』(一九九九、法蔵館)である。この書では、空海[七七四-八三 抽象的な表現が多く存在し、従来はその全体像を掴むことが困難であった。高木氏の研究は、それらの書簡を平易に解説した点で評

象を受ける。 以上、一九九〇年代における最澄研究を総括するとすれば、仏教学・宗学・歴史学などという各分野において、最澄研究が個別になされてきた印

#### 二〇〇〇年代

れによって最澄の教学面における研究が大きく進展した。 を通して』(二〇〇八)であろう。この研究では、最澄における諸問題に加え、最澄の大著、『守護国界章』の注釈・日本語訳がなされており、こ 二〇〇〇年代における重要な研究の一つは、木内堯大氏が大正大学に提出した博士論文、『伝教大師教学の基礎的研究:守護国界章の注釈的研究

る「最澄と一切経」(二○○二、『日本仏教の形成と展開』所収、法蔵館)、櫻木潤氏による「最澄撰「三部長講会式」にみえる御霊」(二○○二 『史泉』九六)などをはじめとして、政治や文化面などの歴史的な側面から最澄に注目した研究が多くなされている。これら二○○○年代の歴史学 (二○○九、『日本仏教綜合研究』七)、佐藤文子氏による「延暦年分度者制の再検討」(二○○五、『仏教史学研究』四八─二)、牧伸行氏によ 歴史学の分野からは、曾根正人氏による『古代仏教界と王朝社会』(二〇〇〇、吉川弘文館)、吉田一彦氏による「最澄の神仏習合と中国仏教

連続性を指摘している。 上島享氏は、 から最澄へのアプローチは、 「平安仏教 このことは、 空海・最澄の時代」(二〇〇二、『日本の時代史5 九○年代の佐伯氏の研究と比較すると、より広範な文化・歴史面から研究が行われるようになったと言えよう。 それまでの奈良仏教から最澄への連続性を指摘するものであり、平安初期という歴史の枠組みに最澄を位置づ 平安京』所収、 吉川弘文館)の中で、 奈良時代の仏教から最澄への また、

け直した点において非常に重要である

性を踏まえる重要性を提示したことに大きな意義があると言えよう。 ものである。これら熊倉氏・由木氏の研究は、 る。 最澄・道忠教団の関係性について、 成立―最澄東国巡鍚の意義と背景を導きとして―」(二〇〇五、 った東国の道忠教団周辺に、 なお、二○○○年代からはいわゆる教学以外の分野における最澄研究が目を引く。社会学の分野からは、熊倉浩靖氏の「東国仏教と日本天台宗の この研究は、 仏教学の立場から最澄について論じた研究として、由木義文氏の『東国の仏教─その原型を求めて─』(二○○九、 最澄と関係の深かった道忠教団の内実、 極めて優れた経済基盤が存在していた点を指摘する。 東国の情勢を考慮する必要性を提示した点で非常に有益である。 かつて思想面の考察に偏りがちであった論争期の最澄研究に対して、 その周辺に存在した帰化人たちの文化などを正確に抑えながら、 『高崎経済大学論集』四七―四)が注目される。熊倉氏は、 この指摘は、 思想的な関連性のみから検討されることの多かった また、熊倉氏と同じく、東国の情勢を精査しつ 東国における土着の信仰や民族 山喜房仏書林)が注目され 最澄との関わりを論ずる 最澄と親密な関係にあ

ある。 その他、 文学の面から最澄を取り上げる研究も見られる。一 最澄と貴族の交友関係、 ならびに文化的な側面を考察する点において注意されよう。 例を挙げれば、 後藤照雄氏の『天台仏教と平安朝文人』(二〇〇二、吉川弘文館) が

以上のように、二○○○年代の最澄研究は、 仏教学・宗学・歴史学といった従来の研究分野に加えて、 他分野からの検討も行われるようになって

いる。

つある。

二〇一〇年代に入ると、再び教学的な面から最澄の思想を捉えようとする動きが高まった。中でも、宗学者による最澄研究が着実な成果を出しつ

教の心と文化』所収、山喜房仏書林)など、最澄の教学にまつわる論考を数多く執筆している。 る三車四車諍論について」(二○一一、『印度学仏教学研究』五九─二)、「最澄の六即義理解について」(二○一一、『印度学仏教学研究)六○ 木内堯大氏は二○○○年代に引き続き、「初期日本天台における無性有情成仏の論理」(二○一○、『天台学報』五二)、「初期日本天台におけ 「唯心と唯識─『天台宗未決』を起点として─」(二○一七、『天台学報』六○)、「『中辺義鏡』の批判対象について」(二○一九『仏

氏の研究は、従来指摘されてきた国家と最澄の問題に関して、仏教学からアプローチしたものとして重要であろう。 華経受容」(二○一三、『日本仏教学会年報』七八)、「伝教大師と国家─天台法華宗成立の背景─」(二○一三、『東洋の慈悲と智慧』所収、 九方院と九院の構想」(二〇一五、『印度学仏教学研究』六四―一 )、「初期比叡山の護国三部会について」(二〇一五、『天台学報』五七) 喜房仏書林)、「伝教大師の護国思想─「国之良将」「国之城郭」実現化への施策─」(二○一三、『仏法僧論集』所収、山喜房仏書林) 将来した密教は後に台密として完成されたものの、それに関しては同世代の空海[七七四-八三五]の研究と比べて大幅に遅れているといってよ い。本書はその点を解明することを目的としており、最澄のみならず台密研究の進展を促した功績は多大である。また、桑谷祐顕氏は、 「最澄の考えた国家と仏教」(二〇一八、『天台学報』特別号第二集)などといった、最澄とその〝護国〟に関して詳細な検討を試みている。 方、密教の立場から最澄の思想を解明する試みとして、大久保良俊氏の『最澄の思想と天台密教』(二○一五、法蔵館)が注目される。 「最澄の法 「最澄の Щ

台学報』五六)、 その他、 吉田慈順氏は、 「最澄・徳一論争の波及範囲」(二○一九、『印度学仏教学研究』六七─二)、「最澄・徳一論争の経過に関する新知見─新資料 最澄の論争に関わる新知見を学会に提供している。 例えば、 「最澄の因明批判―思想的背景の検討―」 (三) 四、

蔵俊撰『仏性論文集』の検討を通して−」(二○一九、『天台学報』六一)などがある。これらの研究は、従来指摘されてこなかった最澄研究の新

たな側面を提示するものであり、今後の重要な指標となりうるだろう。

表れている点を指摘した。その他、鑑真とその門下についても詳細な検討を加え、最澄への影響を考察している点も重要だろう。詳細は以下の論文 方、仏教学においても最澄の研究史における新たな展開が見られる。伊吹敦氏は、最澄における〝禅〟 の系譜に着目し、 その影響が最澄に強く

等を参照されたい。

伊吹敦 [二〇一三(一)] 「道璿は天台教学に詳しかったか?」(『印度学仏教学研究』六一―二)

伊吹敦 [二〇一三 (二)] 「鑑真は来日以前に聖徳太子慧思後身説を知っていたか?」(『印度学仏教学研究』六二―一)

伊吹敦 [二〇一三 (三)] 「初期禅宗と日本仏教―大安寺道璿の活動とその影響―」(『東洋学論叢』三八)

伊吹敦 [二〇一四(一)] 「最澄の禅相承とその意義」(『天台学探尋―日本の文化・思想の核心を探る―』所収、 法蔵館

伊吹敦[二〇一四(二)]「聖徳太子慧思後身説の形成」(『東洋思想文化』一)

伊吹敦[二〇一六]「法進撰『梵網経註』について―佚文より窺われる特徴と最澄への影響―」(『印度学仏教学研究』六五―一)

の指摘は、最澄の三一権実論争研究史における革新的な成果であることは疑いなく、今後はこの前提を検討しつつ論を進める必要があるだろう。な た、中国における仏性論争を継承したものが最澄と徳一の論争であるという、常盤大定氏の学説「を覆すものとして学会の関心を集めている。師氏 実論争は、当時の南都において盛んに議論がなされていた「空有の論争」の延長線上に位置づけられると指摘した。この指摘は、従来一般的であっ また、師茂樹氏は『論理と歴史 東アジア仏教論理学の形成と展開』(二〇一五、ナカニシヤ出版)において、最澄と徳一の間で行われた三一権 張堂興昭氏の大乗戒運動に関する研究に関しても、近年の学会から注目が集まっている。張堂氏は、 「弘仁十三年六月三日の大戒勅許をめぐっ

学研究』六七-一)において、大乗戒の勅許は最澄の生前に行われていたことを主張している。従来、大乗戒の勅許は最澄の入寂以後であるとされ て」(二〇一八、『天台学報』六〇)、「大乗戒勅許と最澄の最期をめぐる定説への疑義―『叡山大師伝』を中心に―」(二〇一八、 『印度学仏教

てきたが、張堂氏の見解はこれを覆す新知見をもたらした。

関性を指摘する。冨樫氏の一連の研究は、 北大学出版会)は、 る。これは国家と最澄の関係性を検討する上で留意する必要があるだろう。また、いわゆる最澄の〝護国〟思想について、最澄以前の僧侶との接続 弘文館)において、奈良時代の「護国」と平安時代の「鎮護国家」とは区別すべきことを論じ、最澄はその転換期に位置づけられると予想してい う系譜を指摘したところに山田氏の独自性が見て取れる。それ以外には、冨樫進氏の『奈良仏教と古代社会−鑑真門流を中心に−』(二○一二、東 とするところに最澄とそれ以前の僧侶における連続性が認められるという。この点は従来指摘されてきたところではあるが、玄昉―善珠―最澄とい が指摘されている(山田雄司[二○一四]『怨霊・怪異・伊勢神宮』、思文閣出版)。山田氏は、「怨霊」をただ鎮めるのではなく、成仏させよう さて、歴史学の面においても進展が見られる。吉田一彦氏は「国分寺国分尼寺の思想」(二〇一一、『国分寺の創建 最澄が比叡山に登った際に智顗説『摩訶止観』に説かれる五神通を修学していた可能性を踏まえて、鑑真から最澄への思想的連 歴史学の枠組みにとらわれることなく、広い観点から最澄を見直す必要性を訴えている。 思想・制度編』所収、 吉川

氏の「平安時代前期の薬師造像に関する研究」(二〇一四、『鹿島美術財団年報』三二)も注目される。これらを見ると、二〇〇〇年代に引き続 「最澄・日蓮と国家」(二○一三、『創価法学』四三−二)があり、社会学の分野では、渡辺俊彦氏が「思想としての唯識論−最澄と徳一−」(二 また、日本法制史の分野から最澄を捉えた研究として、小島信泰『最澄と日蓮 仏教学・宗学以外の面からも最澄に対する関心は高まっていることが窺えよう。 『中央大学社会学科研究所年報』一九)が挙げられる。一方、美術史の観点から最澄とその制作による薬師仏像について論じた、 法華経と国家へのアプローチ』(二〇一二、レグルス文庫)、同 西本政統

同時代人との交渉を踏まえた上で検討を行うという風潮が高まりつつあると言えよう。それもあってか、二〇一〇年代からは、 研究者からアプローチが多くなってきている。二○○○年代にも同様の風潮はあったものの、二○一○年代では多角的な視野からの検討が行われる て新たな局面を迎え、 以上、かなりおおまかではあるが、一九九○~二○一○年代における最澄研究を概観してきた。それらを見ると、最澄研究は二○一○年代におい 従来の研究とその方法が見直されつつあると推察される。具体的に言えば、最澄単体の研究というよりも、その思想的背景や 仏教学・宗学以外の

り上げなかった論文に関しても、本稿では必要に応じて参照するつもりである。 ようになった印象が強い。 紙幅の都合上、九〇年代以前の最澄に関する研究は省略したが、それらの研究の価値を否定するものではない。上記で取

ることにしたい。 くは最澄について一部のみ言及している研究なども膨大な数に上るため、ここでは触れなかった。これらの研究に関しても、本論中では適宜参照す また、最澄の周辺人物(最澄の門弟、論争相手の徳一、桓武天皇[七三七─八○六]などの政治勢力、南都の僧侶たち)に関する先行研究、

## ②最澄研究の問題点とその課題

これまで、一九九○年代から二○一○年代にかけての最澄に関する先行研究を整理してきた。以下では、それらの先行研究を踏まえ、 問題点と課

題を提示することにしたい。

想・教学面に偏る傾向があり、歴史・社会・文化と最澄のかかわりを考察内容に入れていない場合が目立つ。 まず、問題点の一つ目は、それぞれの研究における最澄への視点が統一されていないことが挙げられる。たとえば、仏教学からの最澄研究は、 思

このことからしても、 権威づけようとする動きは見て取れない。これは、湛然が厳しく批判した華厳学派に関して、最澄が寛容な姿勢を見せていることからも伺えよう。 まった場合、現代の研究者による解釈が入り込んでしまう危険性がある。一例を示せば、湛然に対する最澄の視点が挙げられよう。現代では、湛然 として、最澄を取り巻く歴史的背景は大きな意味を持つ。以上が、仏教学における最澄研究の問題点である。 は天台六祖に数えられる高僧であり、その著作は教学的な面で絶対的な権威づけがなされている。しかしながら、最澄の文献からは必ずしも湛然を たしかに、最澄という一つの仏教者に焦点を当てる以上、その思想・教学は重要であることに変わりないが、歴史的背景という客観性を欠いてし 本来の最澄における視点と、現代の仏教者の視点を同一に考えることは十分注意する必要がある。 それらを区別する判断基準

踏まえることは大前提となるものの、その先にある最澄自身の具体的な思想・教学にまで踏み込んだ検討がなされるべきであるが、歴史学のみによ る言及はほぼ見られない。 ことが挙げられる。それに加えて、弘仁九年(八一八)に行われたいわゆる〝大乗戒運動〟と、同時期に始まった〝三一権実論争〟の共通性に関す る手段では限界がある。一例を挙げれば、最澄と護国について論じる場合、最澄の思想基盤となっている天台教学との関連性が明確になっていない また、歴史学をはじめとした教理以外を扱う分野に関しても、 上記の点を検討するためには、 歴史的に見て取れる事実のみでなく、 課題は残っている。 最澄という一人の仏教者を研究対象とする場合、 最澄の著作からその思想・教学を明確にすることが 歴史的背景を

不可欠となろう。

離され、 思想とのズレが生じる可能性を危惧しなければならない。たとえば、いわゆる〝三一権実論争〟がその典型である。この論争は最澄の生涯から切り が、それぞれの都合のよい、あるいは関心のある部分のみを切り取って〝最澄〟像を論じている点が目立つ。もっとも、 すること〟自体が目的ではないことが明確になる。 べき関心があり、そのテーマのもとに最澄を研究対象とするのは理解できる。しかしながら、それは研究者にとっての〝最澄〟であり、 問題点の二つ目は、 長らく "三一権実論争"として扱われてきた。けれども、当時の最澄が置かれた境涯を踏まえると、この論争は最澄にとって 最澄にまつわるほぼすべての研究が、 \*最澄、という人物の生涯を顧みていない点である。換言すれば、それぞれの研究者 それぞれの研究者の解決す ″徳一と論争 最澄自身の

誤る可能性が高 ついて考察する必要性を示す好例と言えよう。その他の最澄に関する諸問題についても、同様の方法によらない限りは、 薩僧を養成するために行われた、いわゆる〝大乗戒運動〟の延長線上に位置づけることが可能となる。上記は、最澄の生涯を顧みつつ、その思想に しないよう注意喚起することにあった可能性が高い。つまり、最澄自身の生涯に〝三一権実論争〟を還元した場合、この論争は「天台法華宗」の菩 すなわち、最澄の目的は徳一を打破することにあるのではなく、次世代の「天台法華宗」を荷う「有智者」「後学」に対して、誤った教学を信奉 最澄の思想とその意図を見

どの枠組みからの研究)は、思想・教学と、歴史的背景の両面を取り入れながら研究を進める上で弊害となる。また、近年における、仏教学・ の歴史的背景は表裏をなしており、 以上、従来の最澄研究における問題点を指摘したところで、その課題を整理したい。問題点の一つ目で指摘したように、 どちらも欠くことはできない。 しかしながら、 従来の検討方法 (一九九○年代に挙げたような仏教学・歴史学な 最澄の思想・教学と、そ

論じている点」を超克することが困難となる。このことが、 るに留まっていると言わざるを得ない。こうした分野の枠から最澄を検討しようとする場合、問題点の二つ目で指摘したような、 学等の枠組みを越えようとする研究(二○○○年代から二○一○年代の研究が該当)に関しても、 人物の生涯に還元する視点が欠けて」おり、 最澄の生涯を思想史として論じることはできないと筆者は予想している。 「それぞれの研究者が、それぞれの都合のよい、 従来の最澄研究における課題となっていると言えよう。また、この課題を乗り越えない あるいは関心のある部分のみを切り取って その意図は理解できるが、 各分野の枠を基盤とす 「 "最澄" という ″最澄″を

### ③本論文で用いる方法と対象

果を取り入れる方法である。この方法を用いることによって、研究者の目線から切り取った〝最澄〟観、もしくは筆者の主観を可能な限り排除 ずれの時点においても通底していることが確認できる(詳細は後述)。また、最澄の生涯において、一見すると大幅な飛躍があるかのように見える 最澄自身が有していた思想を復元することがはじめて可能になるだろう。このとき、 学・歴史学・宗学)という枠組みから最澄を捉えようとするのでなく、最澄の生涯を通底しているテーマを設定し、そのテーマに沿って諸分野の成 箇所も、 は筆者の主観をなるべく排除して、基盤となる最澄の生涯をいかに設定するかという点である。ここで筆者が提示したいのが、研究分野(仏教 これまでに提示した問題点と課題を踏まえて、本稿で筆者が用いる方法論について述べたい。先ほど課題として提示したのが、 最澄にとっての〝護国〟という概念である。最澄の〝護国〟という概念は、最澄が比叡山に入山した時点から逝去するまでの間、その生涯のい 〝護国〟というキーワードに沿って読み直すことで、その意図が明確になる場合が多い。 「最澄の生涯を通底しているテーマ」としてふさわしいの 研究者の視点ある

宗に対して「天台法華宗」の優位性を強調する姿勢をつらぬいている。 判が大半を占めており、 たとえば、 最澄撰 『守護章』から最澄撰 法相学派・華厳学派などに対しては寛容な態度を示している。 『秀句』にかけての、 最澄における他宗観の相違が挙げられる。 この最澄における思想上の相違に関して、 それにもかかわらず、 最澄撰 最澄撰 『秀句』 『最澄の思想が急激に変化した』 『守護章』 では、 (主に下巻) 徳 個人への批 他

ために〝変化せざるをえなかった〟と捉えることが可能になる(詳細は第三章で述べる)。これは一例に過ぎないが、 と従来指摘されてきた。しかしながら、 "護国』の概念に設定することにより、 最澄の生涯における『護国』のテーマと照合した時、 最澄の比叡山入山から晩年にかけての思想を体系的に理解できるようになるだろう。したがって、本稿では 最澄の思想は「一謀家」なる人物からの批判を受けた 最澄の生涯を通じたテーマを

〝護国〟をキーワードとして、最澄の生涯を通じた〝思想史〟を構築することに努めたい。

著述、またはその伝記史料の真偽を巡る問題については、論旨と異なるため言及を避けた四。 資料とする。それに加えて、最澄に関する伝記である『叡山大師伝』、光定撰『伝述一心戒文』も活用することにしたい。なお、本論文では最澄の きる著作(たとえば『註金剛錍論』、「三部長講式」)三については、 大師全集』に所収されている最澄真撰として疑いのないものを中心に取り上げた。ただし、先行研究において真撰であることの信ぴょう性が確認で 方法論を述べたところで、 研究対象についても言及しておく。研究対象としては、渡辺守順[一九九二]『伝教大師著作解説』に基づき、 本論文の中で部分的に用いることにした。 以上のものに限り、 本論文の一次

ろまでをその範囲としたい。 想を考察するためには、 本論文の上限は鑑真が来朝する七五四年ころを目途に設定した。下限については、 に関しては、最澄の思想背景を説明する上で必要であると筆者が判断した場合のみ用いることにした。たとえば、比叡山入山以前の最澄の動向・思 また、取り上げる年代としては、最澄の生年(七六六・七六七)から没年(八二二)までを中心に据える。生年以前、もしくは没年以後の出来事 最澄生年以前に活躍した鑑真とその門下、 あるいは南都周辺の僧侶達の相互関係を押さえることが不可欠となる。 最澄の南都修学時代を物語る複数の資料が確認できる一三世紀こ

#### (4)本論の構成

想 論 五)~延暦二十三年(八〇四)。二期は、帰朝後から 、大乗戒運動、 までの間 本論では、 (詳細は後述)を中心に据えながら検討した。章題は以下のようである。 執筆後から『秀句』執筆までの間 紙面の都合上、最澄の生涯を大きく三期に分けて考察を試みた。一期は、 (弘仁十年(八一九)~弘仁十三年(八二二)とする。これら一期から三期までについて、最澄の (延暦二十四年(八〇五)~弘仁十年 最澄が比叡山に入った時期から入唐前の間 (八一九)。三期は、 (延暦四年 ″護国″ 思 『顕戒 (七八

(第一期)一章 天台修学による〝護国〟の企図

(第二期)二章 次世代の〝護国〟を荷う菩薩僧の育成

(第三期)三章 南都諸宗に冠する〝護国〟組織の表明

これによって、〝護国〟を課題とした最澄思想の変遷を解明する一端を担うことができよう。

される。 朝における一切の御霊を『法華経』に説かれる〝一乗〟に基づき成仏させ、それらの御霊が引き起こす「七難」ェから国を護ることにあったと推察 次に、最澄の生涯を通じて中心的な課題となっていた〝護国〟思想について確認していきたい。結論を言うと、最澄にとっての "護国" とは、本

ることがほとんどであった。例えば、以下のようである。 ることを可能とする概念と想定され、 まずは、 最澄の \*護国、思想の核となる、 東国の徳一 [生没年不詳] が主張した "三乗説" と対峙した、 "一乗、観について確認しておきたい。従来、最澄の "一乗』 いわゆる "三一権実論争" 観については、 一切衆生が等しく成仏す の枠組みから語られ

安藤俊雄・薗田香融[一九七四](四八六)

三一権実論争という名は、 三乗と一乗の権実を争う論争ということで、 三乗・一乗という教法論上の名目で表現されている。 しかしこの問題は、

法華経に即すれば三車・四車の論となり、仏性論に約すれば悉有仏性を認めるか否かの問題となり、人性論に約すれば五姓各別を認めるか否か

田村晃祐 [一九九二] (四一五)

いる。

の問題となる。

最澄の天台宗は一乗思想に立ち、奈良で最も隆盛を誇っていた法相宗の三乗思想とは、教学的に対立する関係にあった。 ているが、 三一権実論争、 実際は、 すなわち、三乗思想と一乗思想とのいずれが権の教えでいずれが真実の教えであるか、ということをめぐっての論争と呼ばれ 三乗・一乗の問題以外にも、 天台教学と法相教学の真実性をめぐる論争も含まれており、 広い問題について議論がかわされて (中略) この論争は通

うに再定義を行う必要があり、最澄が本来企図していた "一乗" 観を考察する素材として十分ではない。 が高い(詳細は二章で述べる)と言えよう。この点を踏まえれば、いわゆる〝三一権実論争〟は、 うな二項対立的な問題ではなく、「有智者」「後学」と呼ばれる門弟の帰属を巡る問題こそが、最澄・徳一の間における重要な課題であった可能性 しながら、本章でも述べるように、この論争は単なる〝一乗〟(一切皆成仏)対〝三乗〟(一切不成仏)という図式で語ることはできない。そのよ 以上の見解は、最澄・徳一間で繰り広げられたとされる、いわゆる〝三一権実論争〟に着目し、最澄の〝一乗〟思想を考察する見方である。 最澄の 「菩薩僧」を育成するための運動というよ

その一方で、最澄の意図する "一乗" の対象は、現実世界の「民衆」であったとする指摘がある。

安藤俊雄・薗田香融[一九七四](五〇一)

経をすすめ、 (最澄は 切皆成 「関東行化」を行った先の があるばかりで、 造塔への知識結縁をすすめ、そして法華経の説く「一切衆生悉皆成仏」の福音を解放した。 その間をつなぐ何の理論も教学も不要である。 「緑野寺や小野寺の経塔会に群衆した民衆」に対して)最澄はこの群衆を前にして法華経の最勝を説き、 (中略) 最澄の脳裏をつねにはなれなかったものは、 民衆伝道の場では、 「法華最勝 経典の説く 写

# 一一切衆生」と二重写しになった関東の民衆の存在であったと思う。

澄は、 華院」を建立する意図があったと指摘されている 亢。 蓮華経を長講せしめん」と最澄が宣言したことが記されている(『伝全』一、五三四)。また、桑谷祐顕[二〇一八]によると、 奉に法華を説き奉る」(『伝全』一、五二九)とあるほか、「一切の国王の御霊」「延暦以前の一切の皇霊」をはじめとする御霊のために、 を救」ったことはその証左となろう(『伝全』五附録、二九) ために『法華経』を講じた点や(『伝全』五附録、二八)、かつて豊前国の神宮寺において「賀春」の神のために『法華経』を転読し、「厚く神道 に、 が『法華経』に説かれる〝一乗〟思想をもって「成仏」させようとしたのは、 ようとする趣旨」が説かれており、それに基づき「我国の 「法華経長講会式」(『伝全』五所収)には、 しかしながら、 本朝においていまだ「成仏」できていない諸々の〝御霊〟にあったと推察される。たとえば、最澄が弘仁五年に筑紫国へ向かい「八幡大神」の 国内のみならず、 現世の人間が「成仏」するとは想定していないようでありょ、仏教者でない「民衆」に対してそれを要求したとは考えにくい。 東国の「民衆」たちが求めたものは「成仏」ではなく、 東夷・南蛮・西戎・北狄の四夷、 「法華経による皆悉成仏の理念に基づき、その長講功徳によって三世に亘る諸霊一切の救済を実現し 一切の神鬼霊からも我国の国界を守護する護国道場」 「五畿内」「七道」「比叡山」に法華長講の為の不断道場を配して九方の鎮国道場とし、 八。他にも、 光定撰『伝述一心戒文』には、最澄が弘仁三年(八一二)に「明神の為 「除災招福の現世利益をもたらす面」ホにあった可能性が高い。 当時の「民衆」ではない。その真の対象は、これから確認するよう (圏点は省略) である「九方一乗法 伝最澄撰とされる つまり、 また、 「妙法

くり返すが、以上の点を見ると、 本朝における 御霊 にあった蓋然性が高い。この動きは、 最澄が 『法華経』に説かれる 最澄が比叡山に入った直後に見て取ることができるため「○、 思想をもって「成仏」させようとした対象は、 現前にある「民衆」ではな かなり早い段階から

企図されていたと見てよかろう。

れら〝御霊〟を抜苦・成仏させようとしていたと表現できよう。 「本論の構成\_ 換言すると、 」のはじめに挙げた最澄の生涯を三期に分けた分類と、そこに見える〝護国〟 最澄は、 御霊 の苦しみが表出したものが本朝におけるいわゆる天災であるため、 そのように最澄は "護国" を重要視していたようである一。以上の点を踏まえ、 思想との関係を述べることにしたい。 『法華経』 の \_\_\_\_\_\_ 乗\_\_\_ を説くことにより、 それ

らを止めるように何度も指示を出している。 を取り締まる動きを見せているが、これも <u>期</u> は、 比叡山入山から入唐するまでの期間である。この期間は、 \*護国、能力の低下を抑制するためのものと推察される。 その背景には、 仏教による〝護国〟 法相・三論の対立などの仏教界における諸問題が頻発しており、 の威力が弱まることが危惧されていた。 また、 朝廷は腐敗した僧侶 朝廷がそれ

等の護国の衆経を長転長講せしめん」とすることからも理解できる。また、こういった最澄の天台修法が何らかの効験を示したために、 判によって中和し、 いては、後に定められた「天台法華宗」の年分度者が「止観業」と名づけられ、 ついては、 自然ではない。以上のような、 などにおける積極的な天台布教が行われていたことを勘案すれば(第二節で詳説)、最澄が比叡山に登る以前から天台修学を志していたとしても不 れる「五神通」を獲得し、 する。すなわち、 (七九七) そのことを踏まえ、 には桓武天皇の従事僧である内供奉十禅師に推挙されたに違いない 最澄は比叡山に入る以前に、 2 (法相宗・三論宗)よりも「経宗」(「天台法華宗」)が勝れているという最澄の主張から読み取ることができる 三。 第一章では、 ″護国″ 「四弘誓願」に基づく菩薩行を行うことを目標としていたようである の効果が期待される『法華経』の修行法を智顗説『摩訶止観』によって体得しようとしたことが挙げられよう。①に 最澄の天台修学とそれによる『護国』 最澄が南都における天台教勢を被り、 『法華経』を中心とした諸経を包括する天台教判に関心を抱くと同時に、 企図の背景には、 護国 「凡そ止観業の者は、 に転用しようとした結果、 ①長年に渡る法相・三論の対立を『法華経』に基づく天台教 (第一節にて詳説)。なお、 年年毎日、 比叡山に入った可能性が高いことを論証 法華・金光・仁王・守護の諸大乗 智顗説『摩訶止観』に説か 当時は鑑真とその門下 延暦十六年

皇による「内侍之宣」や「三、その後最澄に与えられた公験からも窺える「四 一期は、 延暦二十四年 帰朝後から弘仁十年 (八〇五) には帰朝し、 (八一九) 高雄山寺において密教に基づく灌頂を行っている。 頃までである。 最澄は、 天台典籍の不備を朝廷に訴え、 この灌頂の目的が 延暦二十三年 護国" (八〇四) にあったことは、 入唐するに至った。 桓武天 そ

海の将来した密教経典とその修法は最澄のものよりも洗練されたものであり、朝廷の期待する〝護国〟機能を十分果たすものだった。 目指した 同時期に最澄によって申告された年分度者制度についても、 体制が軌道に乗りつつあったものの、その後空海 [七七四-諸宗が協力して〝護国〟することが望まれている「≒。 ―八三五]が帰朝したことによって、その立場が揺らぐことになる。空 この頃までは、

論争ではなく、その根底には最澄の 史上に位置づけなおす必要があると筆者は考えている。 来指摘されてきた 最澄はいわゆる〝三一権実論争〟や〝大乗戒運動〟を行うようになるが、このことも単なる徳一[生没年不詳] 愛弟子・泰範[生没年不詳] "三一権実論争。あるいは、大乗戒運動。 『護国』という目的と、それを実践していく門弟への教化活動が大きく関わっていた蓋然性が高い。つまり、従 の離反問題も相まって、空海との交流は弘仁七年(八一六)ころに断絶する。 は、 それぞれ個別の論争として扱うべきではなく、最澄の〝護国〟 この時期(弘仁九年(八一 ならびに南都仏教界との を中心に据えた思想

### 「最澄と興福寺の関係性」では、 それらを踏まえ、 第二章では、 最澄の企図する『護国』 最澄が南都・興福寺で修業していた可能性が高く、弘仁七年(八一六)頃まで密接な関係性を維持し続けていたこ 思想史を探る端緒として、それらを荷う次世代の門弟たちを中心に取り上げたい。

頃まで継続したものの、 興福寺出身の僧侶たちが比叡山から離脱することが度々あり、最澄は次第に距離を置くようになった。

「天台法華宗」における年分度者の多くが興福寺出身の僧侶である点である。両者の関係は、

特筆すべきは、

道忠教団は有力な門弟の供給源となっていた。ところが、東国における勢力を急拡大する道忠教団に対して、会津を拠点とする徳一教団が批判を加 師であり梵釈寺別当となった徳円[生没年不詳]などを輩出していることが挙げられよう。このように、興福寺との関係が断たれた最澄にとって、 教団からは、後に 第二節「 "三一権実論争« その後、 道忠と最澄はかなり初期の段階から交流を持っていた形跡があり、天台を信奉する同志として協力し合っていたと見られる。その証拠に、 このことは、 興福寺に代わり、 このことは最澄の中で重大な課題となり、 「天台法華宗」の座主となる人物 都と東国という距離を顧みず、最澄が徳一教団に対して応戦した動機として認められよう「ド。また、この論争と同時期に の目的」では、この論争における最澄の大きな課題であった、道忠教団に属する「有智者」「後学」たちについて論じた 「天台法華宗」にとって新たな門弟の供給源として期待されたのが、東国の下野近辺で活動していた道忠教団である。 (円澄[七七二—八三七]、円仁[七九四—八六四]、安慧[七九四—八六八]等)や、 「天台法華宗」における門弟の供給源を確保するため、 徳 一を批判するに至った可能性 円珍の

課題がそれぞれ表出したに過ぎない。

と打って変わり、 第三期は、 最晩年の弘仁十二年 「天台法華宗」が諸宗に冠する〝護国〟 (八二一)である。この時期に著された最澄撰 宗団であることを表明している。 『秀句』は、 この背景には、 先に確認した諸宗が協力して 最澄の対論者が徳 護国 一以外の人物、 するという思想 おそら

動きも見られた。 の文献に依拠する場面がほとんど姿を消し、 て最澄は誤った説を信じないように促している。このことは、 いては、 ら弘仁十二年 た形跡はないため、 れ以外の要因が想定されるべきであろう。 これらの姿勢は、 で述べることにしたい。 らかになっていない。 たびたび確認できた。一方、湛然についてはほぼ言及しておらず、その大きな特徴である「他宗批判」についてもほぼ触れていない。 く既存の南都仏教教団に所属する人物から批判を受けたことが大きな理由として考えられよう。これらについて第三章では論究することにしたい。 本論では重要と見られる部分をいくつか取り上げる。詳細は第一節 『顕戒論』、『上顕戒論』、『血脈譜』等)を比較し、変化の具体的変遷を把握することを試みた。そのすべてを比較することは困難である 第三節「『法華秀句』における「一謀家」の考察」で論及することにしたい。 従来のいわば (八二一) までの間に限定されよう。筆者としては、この期間において、 (八二一)時における最澄の変化については、すでに「前期宗観念」「後期宗観念」という形で整理されているが「も、 諸宗が協力して護国することを目標としていたためであろう。それとは異なり、弘仁十二年(八二一)の『秀句』に至ると、 最澄に対する論難者 この時点までは従来の他宗観を有していたと見られる。すなわち、最澄の思想が急激に変化したのは、 そのことを解明する端緒として、 「諸宗協力型」 要点だけを述べると、弘仁十二年以前の最澄は、澄観を重んじており、自著においても澄観の思想を取り入れている箇所が の (徳一側) "護国" また、少なくとも『上顕戒論表』執筆の弘仁十一(八二〇)の段階では、 「華厳宗」批判を展開する場面も見受けられるようになる。さらには、 姿勢を改め、 の批判に大きな変化は見られないことを勘案すれば「八、 『秀句』と、それに至るまでの著作(『依憑集』、 南都の批判を受けて「天台法華宗」の門弟が離散することを危惧した最澄の発言だろ 「天台法華宗独尊型」の 「最澄における清涼澄観の位置」第二節「最澄における荊渓湛然の位置」 なお、 徳一教団以外の南都に属する人物から最澄に対して批判 『護国』を主張するようになったと予想している。 『秀句』においても「後学」「一乗君子」たちに対し 澄観と湛然の位置が変化した背景にはそ 『守護章』、 湛然の「他宗批判」を取り入れ 湛然の 『決権実論』、 弘仁十一年 「他宗批判」を援用する その全容は明 最澄における (八二〇) 『破比量

詳細は『仏性の研究』(国書刊行会、一九八八)を参照。

にしたい。

珠、 の思想にはなるべく深入りせず、言及する場合は最澄と関連する箇所のみに留めた。 てしまうようにも捉えられよう。この点は留意すべきであろうが、筆者の関心はあくまで最澄の思想史を解明することにため、本論文では他の人物 しかしながら、この研究方法を用いた場合、 あるいは藤原冬嗣などの人物を、筆者が「最澄の思想史」を構築する上で用いるということは、 他の研究分野を筆者が「切り取る」ことにもなる。たとえば、本論文で間接的に取り上げる空海や善 空海・善珠等の人物たち自身の思想史を無視し

「師茂樹[二○一五]、櫻木潤[二○○二]等。

四

たとえば、最澄の伝記である『叡山大師伝』の真偽問題や、最澄の直弟である光定撰『伝述一心戒文』の真偽問題などが挙げられる。

は、 「七難」とは、国家を乱すような災害のことを指す。例えば、吉蔵[五四九—六二三]は『仁王般若経疏』(『大正』三三、三五四下)の中で 「言七難者一日月失度二星宿変異三火災四水災五風災六旱災七賊」と述べられている。

後においやられ、除災招福の現世利益をもたらす面が、前面に現れてきたのが、 由木義文 [二〇〇九] (八八) 「つまり、朝鮮半島からの帰化人の仏教の中、 東国の仏教のあり方、あるいは原型とみることができるのであ 華厳思想的面は、もちろん一部の僧などの中にはあったろうが、 背

る 。

同様のことは、 徳一が「薬師信仰」に基づく「「利益信仰」によって、東国の「民衆」を教化していた(内山純子[一九九○](一八)ことからも

窺えよう。

ず、他者(「民衆」や門弟など)に対しても同様である。 七)。このように、「成仏」についての見解は一様ではないが、少なくとも最澄自身が『法華経』によって「成仏」を目指すという言及は見られ 澄は弥勒信仰を有していたことが分かる。また、成仏するには三劫の時間を要するという言及も見られる(『秀句』、『伝全』三、二六○−二六 『伝全』二、七二二)、「我公此生結縁、待見弥勒、儻若有深縁、倶住生死、同負群生」(『消息』、『伝全』五、四六九)などとあるように、最 たとえば、「北轅山家、各護仏法、夢裹如。洮汰権実、了因智種、已有此卷。見円信謗、倶為仏因、定見弥勒、同受仏記也」(『決権実論』、

『伝全』五、一一)。 善議[生没年不詳]の謝表にも、最澄に対して、『法華経』をもって「この界の含霊」を「成仏」させることが願われている(『叡山大師伝』、

笠井昌昭[一九八八]なども指摘している 同様のことは、八重樫直比古 [一九八八] (五七)、冨樫進 [二〇一五] 、山田雄司 [二〇一四] 、櫻木 [二〇〇二] 、 大江篤 [二〇〇九] 、

○ 最澄撰『願文』には、以下のようにある。

全」一、二一三)。 度、不証正位。不著一切。 伏願、解脱之味独不飮、安楽之果独不証、 願必所引導、今生無作無緣四弘誓願、 **法界衆生、**同登妙覚、法界衆生、同服妙味。若依此願力、至六根相似位、若得五神通時、必不取自 周旋於法界、遍入於六道、浄仏国土、成就衆生。尽未来際、恒作仏事(『伝

ここで最澄が示唆している、 「法界衆生」とは、現実世界の人間ではなく、国家に災いをもたらす〝怨霊〟あるいは〝御霊〟を指す語であろう。

詳細は後述

最澄は理解していたと見るべきだろう。これらの点は、いわゆる〝大乗戒運動〟の背景として注意される。なお、 一ただし、 ″悔過〟の役割については、曾根正人[二○○○](六五)、名畑崇[一九八一]、西本政統[二○一四]等を参照 誰しもが『法華経』を 〝御霊〟に説けるわけではなく、大乗の戒を受け、厳しい修行に取り組んだ僧こそが成し遂げることができると "護国』における 戒" あるいは

二『叡山大師伝』『伝全』五附録、一二。

歎息、深可歎息。方今最澄闍梨、遠渉溟波、受無畏之貽訓、 是所以軽生重道、 三 若夫大明出石、 乞照察此趣、 宜相代朕躬、 簡定進退二衆曆名、各令加其署、附使進上謹勒。造宮少進阿保廣成敬和南(『叡山大師伝』、 廣利自他也。 深緑生藍、 屈尊捐躬、 涓集成海、塵積為岳、 此間風俗、 率弟子等、 我慢之執猶深、尊師之志未厚。昔天竺上人、自雖降臨、 尋検経教、受伝此法、以守護国家、 其道可求、不擇其人。其才可取、不論其形。 近畏無常。冀此法之有伝。然石川檉生、二禅師者、 利楽衆生、不可憚世間之誹謗也。 故帝釈屈尊、 不勤訪受、遷壑舟、 受法坑狐、 宿結芳縁、守護朕躬、憑此二賢、 『伝全』五附録、二二―二三)。 自余諸衆、 遂令真言妙法絶而無伝。 雪山捐躯、 唯取其進、 訪道羅刹、 勿遮其退 欲

政官に回送され発布となるが、内侍から中務省、のちには蔵人の職事に伝える場合の文書を「内侍宣」という」とされる(佐伯有清[一九九 「内侍之宣」とは、 「天皇が詔書・勅書を発布するさいに、まず女官である内侍(尚侍・典侍・尚侍)に伝え、 内侍から中務省を経て、太

今被右大臣宣儞。 奉 勅入唐受法僧二人、宜令所司、 各與公験。 弥勤精進興隆仏法、擁護国家。利楽群生者、省依宜旨奉行如右(『叡山大師 伝

『伝全』五附録、二四)。

最澄の上表(『叡山大師伝』、 『伝全』五附録、 五三五、 勝虞等の慶表 同、 『伝全』五附録、二五―二六)、 藤原内麻呂による官符 同

『伝全』五附録、二六―二七)。

を期したい

一六なお、 権実論争〟は、 最澄と徳一の両者間における論争ではなく、 複数人によるものだったと筆者は想定している。 詳細については別稿

|七 真野正順 [一九六四]。

澄の批判は両書において著しくことなっている。 「7 たとえば、『守護章』下巻に見られる七教二理と、『秀句』上巻に見られる十教二理は、適者の主張がほぼ同じであるものの、それに対する最

も窺える。 一九このことは、 『秀句』の序文に「庶妙法勝幢、千代不傾、一乗了義、 開悟群心。但恐、織成不正、汚聖耳」(『伝全』三、一)とあることから

三生畢竟入正位」(『伝全』三、二七九一二八〇)。 二つこのことは、 『秀句』の最後にある偈頌から窺える。 「今挙十勝示後学、以此伝法諸功徳、慧施謗法謗人者、先成仏道利衆生、一覧斯文諸衆生

# 第一節 最澄における天台修学期の再検討

#### はじめに

を考察していきたい ここでは、最澄が、天台教学とそれに基づく「止観」による〝護国〟を行目標にしていたと仮定して、それがいつから企図されたものであるのか

至った。したがって、 盾した見解を示しているものの、この点を追究した研究は見られない。そこで、筆者が検討を加えたところ、 著作に天台教学を指南としている記述を見て〝最澄は比叡山に入った後に天台修学を志した〟と推定できる。一方、最澄撰『願文』に基づくと、天 基づく説と、最澄が入山直後に撰述した『願文』に基づく説の二つに大別されてきた 三。『叡山大師伝』に基づけば、法蔵[六四四―七一二]の 三。このように、修行を目的として比叡山に入った最澄であったが、〝天台修学を志した時期〟に関しては、最澄の伝記である『叡山大師伝』に 七月に比叡山に登ったとされる。比叡山に入った理由としては「無常観と自己反省から、禅につとめ、修行をするためであった」と想定されてきた 台教学の用語が使われていることからして〝最澄は比叡山に入る前から天台修学を志していた〟と予想することが可能になる。両説は一見すると矛 最澄 [七六六・七六七一八二二] は、南都・大安寺の行表 [七二二一七九七] のもとで修業に励み、延暦四年(七八五)四月六日に授戒し、 〝最澄は比叡山に登る前から天台修学を志していた〟 蓋然性が高いと言えよう。この箇所では以上の点を論述することにした 『願文』説が妥当であるという結論に

61

## 『叡山大師伝』における最澄の天台修学

である真忠
[生没年不詳]が撰述したと考えられている三。 『叡山大師伝』における最澄の天台修学を確認したい。 『叡山大師伝』では、最澄が天台修学をはじめるきっかけについて以下のように記さ 『叡山大師伝』とは、 「最澄の伝記の最も基本的なもの」とされ『三、最澄の弟子

れている。

逅値遇し、これによって円頓止観、 六和欠けることなけれども、一山に限り在り。ここにおいて大師、得るに随いて、起信論疏ならびに華厳五教等を披覧するに、 (『伝全』五附録、五一六) 三五。 もって指南となす。毎にこの文を見て、覚らず涙を下し、慨然として天台の教迹を披閲する由なし。この時、 法華玄義、ならびに法華文句疏、四教義、 維摩疏等を取り写すことを得。このこれ、故大唐鑑真和上将来な 天台法文の所在を知る人に邂 なお天台を尚ん

かれている。この時最澄が読んでいたのは、 傍線部では、 最澄が法蔵の『義記』や『五教章』等に天台「教学」を指南としていることを披覧し、天台修学を志すようになったかのようにと説 法蔵撰『五教章』・『義記』にある以下の箇所と考えられよう二次

◇法蔵撰『五教章』(1)

七つに南岳慧思禅師および天台智者禅師によらば、四種の教を立ちて、東流一代の聖教を統摂す(『大正』四五、四八一上)三七。

#### ◇法蔵撰『五教章』(2)

この上の十家は教を立つ。諸徳ならびにこれ当時の法将にして、英悟絶倫なり。歴代の明模にして、階位測り回し。 の如きは、 神異感通し、迹参登位す。霊山の聴法、今に憶在せり。諸余の神応、広くは僧伝のごとし(『大正』四十五、四八一上―中)三元。 ただ思禅師および智者禅師

#### ◇法蔵撰『義記』

師二卷止観の中に説くがごとし(『大正』四十四、二八三上―中) 三元。 縁あり。 「若修止」とは、静処に住し、端坐して意を正すことなり。前中、「住静処」というは、これ止の縁等を修するなり。つぶさにいわばこれに五 一には間居静処、 (中略) 二には持戒清浄、 (中略)三者衣食具足、四には得善知識、五には息諸縁務なり。 (中略) 広くは天台顗禅

従前の研究では、 傍線部の記述を最澄が披閲したことで〝最澄は比叡山に入った後に天台修学を志した〟とされてきた。その例は次のようであ

る。

### ◆関口真大 [一九六九] (一七三)

よって培われていたと推考される。 伝教大師は、 大師を思慕し、 一若い時代に華厳五教章と大乗起信論疏を学び、それらのなかにおいて、天台大師がつねに指南として尊尚されているのを見て天台 ついに天台を宗とする志を決したと伝えられている。したがって天台大師を霊山聴衆とする思想は、 はじめにこの華厳五教章に

# ▼安藤俊雄・薗田香融[一九七四](四七四)

とを逆にたどる形で、唯識から華厳へ、華厳から天台へと到達するのである。 学説が、天台の釈義の指南をうけるところが甚だ多かったことは、上述のとおりだからである。(中略)最澄はいわば、中国仏教の教学発展のあ ある。そしてまたこれらの華厳の章疏を通じて、天台の学説の存在を知り、それに注意を向けるようになったとしても不思議ではない。華厳の ……入山中の思想模索の中で、しだいに「大乗起信論疏」(法蔵撰)や「華厳五教章」(同上)などの華厳の章疏に深い関心を示したことは当然で

## ◆島地大等[一九八六](三三六―三三七)

覧し、またあるいは鑑真将来の天台『三大部』・『四教儀』・『維摩疏』等を研鑽して深く天台の教学に通達し、渇仰止まざるの念をもって二 年十九比叡山に入るや自ら願文をつくりて五誓し、もっぱら研究修道に精進せり。けだし立誓の動機に関してはその主因すでに願文にあって明 らかなりと雖も、その客因たるものに至ってはすこぶる複雑なるに似たり。而して大師は爾来あるいは『起信論義記』・ 十二歳におよぶまで専心涵養につとめたるが如し。即ちこの間を名づけてしばらく比叡山入山以後天台教学独習時代とすべし。 『華厳五教章』等を披

### ▼佐伯有清 [一九九四] (八三)

のであった。 の経疏が、 比叡山に籠っている間に、法蔵の『大乗起信論疏』(『大乗起信論義記』)や『華厳五教章』(『華厳一乗教義分斉章』)などを読み、これら いずれも天台を尊び、指南としているのに導かれた最澄は、なんとしても天台の教籍を直接読んでみたいという強い衝動に駆られた

に入った後に天台修学を志した、と推定するものである 三○。 これらの見解は、天台教学を指南とする記述が法蔵の著作にあることを最澄が読んでいたという『叡山大師伝』の記述に基づき、 "最澄は比叡山

### 最澄撰『願文』における天台修学

在する。それらを大別すると四つに分類できるだろう。 方、 最澄撰『願文』に記載されている天台用語に着目し、 \*最澄は比叡山に入る前から天台修学を志していた。とする先行研究も少なからず存

①最澄は、智顗説『摩訶止観』を読み、天台修学を志した。

稲葉円成[一九二六]、塩入亮忠[一九三九](一五、四三—五二)、関口真大[一九七三(一)]、木内堯大[二〇一一(一)]

②最澄は、法蔵の著作に引用される智顗撰『小止観』を読み、天台修学を志した。

### 関口真大 [一九七三 (二)]

③最澄は、法進撰『威儀経疏』を読み、天台修学を志した。

佐伯有清[一九九四](七二—七五、八一)、木内堯央[二〇一二](五二四—五二五)

4 ~最澄が比叡山に入る前から天台修学を志していた』ことは認めつつ、明確な根拠は示さない!

田村晃祐 [一九八八] (三三)、小林真由美 [二〇二〇]

これらを順に確認していきたい。

# ①最澄は、智顗説『摩訶止観』を読み、天台修学を志した。

#### 稲葉円成 [一九二六]

しかし願文を仔細に研究すると、此の天台修学期を籠山以後とする説は修正されねばならぬ。若しそれが修正さるるならば、 ……古来最澄の天台修学期は非際伝の如く籠山以後の事として毫も疑を挟まなかった。それは丁度願文の述作を籠山最初とすると同じように。 最澄の叡山入りの

動機に就いては従来の説に幾分の修正が必要となるわけである。

稲葉氏は最澄撰『願文』に天台教学の用語が使用されていると指摘し、その根拠として以下の点を挙げる。

- 『願文』にある「六根相似位」という語は、智顗説『法華玄義』にあるように「天台独特の用語」であること。
- 安忍」(同、九十九中)ならびに第十「無法愛」(同、九十九下)の箇所であること。 「六根相似位」という語は最澄撰 『願文』に三度使用される。その典拠は智顗説 『摩訶止観』(『大正』四十六)「正修」章に含まれる、第九「能

- 最澄撰 『願文』には、 五つの「心願」が挙げられている。その二願目に含まれる「不才芸」という語、 また四願目に含まれる「不著世間人事縁
- 最澄撰 『願文』にある、 「無作無縁四弘誓願」は、 智顗説『摩訶止観』 「常境無相常智無縁。 以無縁智縁無相境。 無相之境相無縁之智。 智境冥一

而言境智。故名無作也」(同、九下)が典拠と考えられること。

務」という語は、

『摩訶止観』「二十五方便」の、

「息諸縁務」(同、

四十二下)が典拠となっていること。

- 入、又当撰択善悪之心令生法喜、心既明浄睡蓋自除、 最澄撰『願文』にある、 「聖教嘖空手」の典拠は、 智顗説『摩訶止観』 莫以睡眠因縁失二世楽、 「当勤精進策勵身心、 徒生徒死無一可獲、 加意防擬思惟法相、 如入実山空手而帰」 分別選択善悪之法。 同 四十五中)であること。 勿令睡蓋得
- 最澄撰『願文』に、 「以無所得而為方便為無上第一義、 発金剛不壊不退心願」とあるが、 「無所得の空を方便とし、 それに対して無上第一義を説

稲葉氏は、これらの点を指摘した上で次のように述べる。

くのは、天台の空仮中の三諦の思想である」こと。

の三大部を研究し且つ私淑した者でなくては書けないものであると断定するに十分であると思ふ。 以上願文の上に顕はれた用語に就いて、天台家より借り来るものと思わるゝものを指摘したのであるが、これだけでこの願文が少なくとも天台

している。 このように、稲葉氏は最澄撰『願文』と智顗説『摩訶止観』の一致箇所を示すことによって、最澄が天台修学を志した時期は入山前であると主張

### 塩入亮忠 [一九三九] (一五)

考へられぬものであります。六根相似と云ひ、 願文を拝読して見ますのにどうしても、 天台の教養がなければ書けない点があります。五条の誓願は天台の摩訶止観の具五縁の思想を離れては 無作の四弘誓願と云ひ、 何れも天台仏教の独特の用語であります。

塩入氏は、最澄が『願文』を書くには「天台の教養」が必要になると論じ、 その根拠として智顗説 『摩訶止観』にある「具五縁」の思想や、 元 30

根相似」「無作の四弘誓願」などの天台用語を最澄が使用していることを挙げている。

関口真大 [一九七三(一)]

関口氏は、稲葉氏と二宮氏三の両見解を挙げて「そのいずれにも充分には同意しがたい点がある」と前置きした上で次のように述べる。

……六根相似の位を得ざるよりこのかた、出仮せじ」という伝教大師の誓願が『摩訶止観』に見られる三根出仮の説の下根の出仮と全く一致す 単なるいくつかの用語の教

系などによってではなく 『摩訶止観』のこの一段の所説との関係においてこそ考察されるべきであろう。 る(中略)すなわちもし伝教大師の願文の製作が天台大師法門の修学の後のことであったと見るなら、その考証は、

顗説 関口氏は、最澄撰 『摩訶止観』等を読んでいた証左となろう。 『願文』に説かれる「六根相似」 の箇所と智顗説『摩訶止観』との一致を説いている。この見解は、 最澄が比叡山に入る前に智

木内堯大 [二〇一一(一)]

以前とする三根出家を根拠とすべきであり、自らを愚狂、底下の下根と置く最澄にとって、六根相似位を出仮の段階とするのは妥当である。 最澄が六根相似位に至るまで出仮しないとすることに関しては、『摩訶止観』に見られる下根は十信の相似位、中根は五品弟子位、上根はそれ

『叡山大師伝』の記述に基づいて、 時系列を追えば、 『願文』撰述、 内供奉補任、 法蔵著作に引用される智顗説への邂逅値遇、 鑑真将来文献の

入手となるが、 『天台小止観』に加えて『摩訶止観』に関する知識も、 『願文』撰述時点で最澄が既に持ち合わせていたことを認めざるを得な

いと言えよう。

木内氏は、 『願文』執筆時の最澄が智顗説『摩訶止観』等を披閲した形跡があり、 入山以前から天台教学の知識を有していたと主張する。 以 上 の 31

ように、①の説は『願文』執筆時の最澄が智顗説『摩訶止観』等をすでに披閲していたことを指摘する点で一致している。

②最澄は、法蔵の著作に引用される智顗撰『小止観』を読み、天台修学を志した。

## ◆関口真大 [一九七三 (二) ]

関口氏は①の自説とは別に、最澄が智顗撰『小止観』を披閲した上で『願文』を執筆したと述べている。

疏、 願文の作成はもちろん比叡山入山以後のことであろうが、もしそれが天台法門修学以前のことであるなら、その用語などはおそらくは起信論 させていたのは、じつはそれらのなかに天台小止観がくわしく引用されている部分についてなのである。 るよりも、 華厳五教章などに関連するものと見られる。またもし天台法門との邂逅以後のものであるとするなら、その全体の読破精研以後のこととす むしろまず天台小止観を披閲したころのものと考えることができる。 しかも、 起信論疏や華厳五教章等において若き大師に下涙概然

れらの中に智顗撰『小止観』が引用されていたからであるとする。 関口氏は、最澄が智顗撰『小止観』を披閲した上で『願文』を執筆したと指摘している。さらに、最澄が法蔵の著作を見て「下涙」したのは、そ

# ③最澄は、法進撰『威儀経疏』を読み、天台修学を志した。

## ◆佐伯有清[一九九四](七二―七五、八一)

くことができたと見られる 国昌寺において弟子の東大寺の僧慧山、 来した法進は、 最澄は、 も法進の国昌寺での教説のことを聞き、 らず近江国の諸寺院の僧侶のあいだでは語り草となっていたであろう。最澄が師行表のもとで仏教を本格的に修学するようになってから、 わめて高いと思われる。 も聴講したことは、 「空手と嘖めたまえり」という最澄の文も、法進の同経疏から得たことからの発想ではあるまいか(中略)以上見てきたことから、 『小止観』などを繙読していなくても、 国分寺となる前の国昌寺と深い関係にあったのも事実なのである。(中略)一方、前述したように、かつて鑑真にしたがって日本に渡 その著『沙弥十戒並威儀経疏』を、天平宝字五年(七六一)十月二十三日から同年十二月十七日まで、 当然考えられるし、 法進の国昌寺での講説は、 あるいは国昌寺にあった写本の謄写本の『沙弥十戒並威儀経疏』を繙読したことがあったかもしれな 元興寺の僧聖一、山田寺の行潜に講説したことがあった。この法進の講説にあたって、国昌寺の僧たち また『沙弥十戒並威儀経疏』 法進の『沙弥十戒並威儀経疏』を熟読していれば、 最澄が生まれる五年前のことであったが、 が国昌寺において書写され、 以後もながく法進の講説の内容は、 天台の教説に色濃く彩られている「願文」を書 その写本が国昌寺に伝えられた可能性は、 およそ二カ月をかけて、 滋賀郡のみな 最澄

佐伯氏は、最澄が得度した先の国昌寺に伝わっていた法進撰『威儀経疏』を披閲し、 『願文』を執筆したと推測している。

## ◆木内堯央[二○一二](五二四―五二五)

といえる。 というべきではないだろうか。 かわる法進撰 比叡山入山をはたし、 『沙弥十戒並威儀経疏』 『願文』を製するにいたった最澄の行業は、『天台小止観』の指示に添っていたということができ、それは、 (中略) このようにみてくると、 所引の『天台小止観』 が、 真面目な求道心に燃えた最澄におよぼした深刻な影響に促されたものであった 『願文』を書いたのも、大乗仏教を採ったのも、 『天台小止観』の指示である 得度にか

澄が披閲し、 木内氏の見解は、 『願文』執筆に至ったと見なしている。 佐伯氏の見解とほぼ同様であることが窺える。このように、 ③の説は、 法進撰『威儀経疏』に引用される智顗撰『小止観』を最

## 4 〝最澄は比叡山に入る前から天台修学を志していた〟ことは認めつつ、明確な根拠は示さない。

## ◆田村晃祐 [一九八八] (三三)

問題は、 『願文』に天台の実践論が用いられている以上、 天台修学は比叡入山以前から行われていたのではないか、ということである。 本

入山以後、

華厳の書物の言及を読んだことが契機となって、

格的に天台教学を学ぶようになったのが事実ではないかと考えられる。

師行表の系統には天台の実践方法が参照されており、これが原動力となり、

略)

を学ぶようになった」と見ている。 田村氏は、 行表 [七二二―七九七] の「天台の実践方法」を最澄が受け継いだ後に、法蔵の書物を披閲したことを契機として「本格的に天台教学

## ◆小林真由美 [二〇二〇]

就を誓う誓願文である。前文・五条の誓願・末文で構成されており、 ていないため、 『願文』は、一九歳か二○歳の若き最澄が、東大寺の戒壇で具足戒を受けた後、比叡山で籠山修行を始める際に書いた文章で、自らの修行の成 智顗の説をふまえている確証はないが、 最澄がはやくもこの時期に 「四弘誓願」 は末文に用いられている。四弘誓願の内容については書かれ 「四弘誓願」 を使用していることに注目される。

小林氏は明確な根拠は示さないものの、 『願文』執筆時の最澄が智顗説 『摩訶止観』に説かれる「四弘誓願」を使用していた可能性を認めてい

る。

おり、 さて、 これらは これまで確認した①~④の見解はそれぞれ異なるものの、 『最澄は比叡山に入る前から天台修学を志していた』ともとらえられる。 『願文』執筆時の最澄が天台教学に関する知識を有していたとする点は共通して

上記にまとめたように、最澄の天台修学のきっかけについては『叡山大師伝』に基づく説と、最澄撰『願文』に基づく説に大別される。以下で

は、双方の説を踏まえて筆者の見解を提示したい。

あり、 る。 先ほど「『叡山大師伝』における最澄の天台修学」で挙げた法蔵の著作を再確認し、問題点を指摘したい(傍線部は先に引用した箇所と同じで 波線部は筆者が注目している箇所である)。 『叡山大師伝』説を再考する。この記述自体はゆるがせにできないものの、 法蔵の著作と最澄の関係は検討の余地があると筆者は見てい

## ◇法蔵撰『五教章』⑴

七つに南岳慧思禅師および天台智者禅師に依らば、 四種の教を立ち、 東流 代の聖教を統摂す。 (中略) 四に円教と名づく。 法界自在となし、

切無尽の法門を具足し、 即 一切一切即一等を具足す。すなわち華厳等の経これなり(『大正』四五、四八一上)三。

## ◇法蔵撰『五教章』(2)

の如きは、 この上の十家は教を立つ。 神異感通し、迹参登位す。霊山の聴法、今に憶在せり。諸余の神応、広くは僧伝のごとし。また雲法師のごときは、ここに依りて宗 諸徳ならびにこれ当時の法将にして、 英悟絶倫なり。 歴代の明模にして、 階位測り回し。 ただ思禅師および智者禅師

五、四八一上—中) 三三。

(1) と②を通じて、筆者は三つの点を疑問視している。

(1)の傍線部は、 最澄が天台教学の影響を受けたと指摘されている箇所である。ところが、波線部を見ると、 法蔵は『法華経』ではなく

『華厳経』を中心に据えた教学に関心

「円教」の位に当てはめており、天台教判を忠実に受容していない。この箇所を最澄が披閲したとすれば、

が向いたとしても不思議ではないだろう。

(2)の傍線部では、 法蔵が智顗を称賛している。ただし、 波線部では「十家」や法雲[四六〇-五二九]等の功績も讃えられているため、 智顗のみ

を特別視する意図が法蔵にあったとは考えにくい。

■ (1)と(2)のみならず法蔵撰『五教章』全体を通して、最澄が『願文』で用いている「六根相似位」や 「無作無縁四弘誓願」などの天台用語が見られ

ない。

以上の点を踏まえると、 法蔵の著作が最澄に与えた影響は『叡山大師伝』の記述通りであった可能性は低い。現段階で『叡山大師伝』にある記述

自体の妥当性を検討する根拠はないものの、これを無批判に採用することは避けるべきだろう。

『願文』に基づく①~④の説を考察したい。①では、 『願文』に見える天台用語と智顗説『摩訶止観』との複数個所に及ぶ一致が指摘さ

れている。 現段階でこれらの指摘をくつがえすほどの根拠は見当たらないため、もっとも信頼できる説と言えよう三宮

法蔵撰 『義記』における「止観」 の解釈が智顗撰 『小止観』(『大正』四六、四六二下)に依拠していると示されている『宝。 ただし、

『小止観』には 「相似位」 「四弘誓願」といった天台用語や、最澄撰 『願文』にある「聖教嘖空手」の典拠を見出すことができない。

て、 最澄が智顗撰 『小止観』を披閲したのみでは『願文』を執筆することはできないと推察される。

③については、すでに伊吹敦 [二〇一六] によって反論がなされている。

たという説がある ……最澄が早くに法進の『威儀経疏 (中略) しかし、 最澄はこの疏に言及しておらず、 を読み、そこに盛られた天台思想によって比叡山入山を志した、あるいは、 読んだこと自体確認できないのであるから、 それを前提に論を進めるのは 天台に関心を抱くようになっ

差し控えるべきであろう。

儀経疏』が保管されていたことを示す資料は見当たらないため、 傍線部の指摘にあるように、最澄が国昌寺において法進撰『威儀経疏』を披閲したことは現時点で確認できない。そもそも、 伊吹氏の見解は妥当と言えよう。 したがって、③の説は信憑性に欠ける。 国昌寺に法進撰 『威

た可能性は極めて高いものの、それを知った時期に関しては今後の検討を要する。 考えられる」としているが、行表が「天台の実践方法」を参照していたとする記述は管見の限り見られない。最澄が入山以前に天台修学を志してい ④の説は、 これが原動力となり、 最澄が入山以前から天台教学を学んでいたことを肯首している。ただし、 入山以後、 華厳の書物の言及を読んだことが契機となって、 田村氏は 本格的に天台教学を学ぶようになったのが事実ではないかと 「師行表の系統には天台の実践方法が参照されてお

天台教学を知っていた有力な根拠となりうる。 以上、①~④の先行研究について私見を述べたが、現段階では①の説がもっとも信頼できると言えよう。このことは、 最澄が『願文』執筆以前に

#### 小結

たものである。また、 以後に天台修学を行ったと示す『叡山大師伝』の記述に基づいているのに対して、後者は最澄が比叡山入山直後に記した『願文』に従うために生じ た後に天台修学を志した〟とする説と、 これまで確認した点をまとめ、小結としたい。まず、「最澄の天台修学に関する先行研究の整理」では、先行研究における〝最澄は比叡山に入っ 後者の中でも、 最澄が参照していた文献をめぐって諸学者の見解が分かれていた。 、最澄は比叡山に入る前から天台修学を志していた。とする説を整理した。この相違は、 前者が比叡山入山

性が高い。その根拠として、稲葉氏・塩入氏等が指摘する〝最澄撰『願文』は智顗説『摩訶止観』を参照しなければ記せない〟という点が挙げられ には不可解な点が見受けられ、全面的に受け入れることは避けるべきであると指摘した。一方で、後者の最澄撰『願文』に従う説は事実である蓋然 そこで、両見解の妥当性を「最澄の天台修学に関する著者の見解」において検討した。そうしたところ、前者の根拠とする『叡山大師伝』の記述

る

にも目を向けつつ、比叡山に登る前後の動向を検討してきた。 りつつあった時期とも一致しており『七、それらの環境下にあった最澄が天台修学に関心を抱くようになったと予想される。今後は最澄の周辺事情 後者の説が正しいとすれば、最澄は入山以前に天台教学を学んでいたと言ってよいだろう三六。 最澄の入山時期は、 南都における天台教勢が広ま

がら、 ば、最澄が比叡山に入ったのは、南都において知った天台教学に基づく『法華経』の修行法を確立するためだったという見方もできよう。しかしな それらの比叡山における「原始修験道」の内容は、 実践者の末裔が比叡山の堂衆(山伏)となって、この山を経営していったものであろう、とかんがえている」(一四六)と述べている。さらには、 (付記) 五来重[二〇〇八]は、 直接的な根拠には乏しいため、あくまで筆者の推測に留めておきたい。 「比叡山の修験道」の項目において、 「神仙術とともに法華経を持誦していた」(一五二)という。これらの指摘が信頼できるとすれ 「私はこのことから、比叡山には最澄以前から山岳宗教があり、その原始修験道の

三 田村晃祐 [一九八八] (三五)。

最澄撰『願文』は、入山して間もない頃に著された書物であると見られる。この書は最澄の伝記である『叡山大師伝』 (『伝全』五附録、三―

五)にそのまま引用されており、入山直後の最澄の思想を知る上で重要な史料となっている。

三 田村晃祐 [一九七九] (一二)。

『図 『叡山大師伝』の選者に関しては諸説あるが、佐伯有清[一九九二](五四)に依った。

録、 時、 五 六和無欠、一山在限。於是大師、随得、披覽起信論疏并華厳五教等、猶尚天台、以為指南。毎見此文、不覚下淚。慨然無由披閱天台教迹。 邂逅值遇知天台法文所在人、因茲得写取円頓止観、 法華玄義、并法華文句疏、 四教義、維摩疏等。 此是、故大唐鑑真和上将来也(『伝全』五附 是

□ 関口真大 [一九六一] (九八、一○六—一○七)、佐伯有清 [一九九四] (八三—八四)。

七依南岳思禅師及天台智者禅師、 立四種教、統摂東流一代聖教(『大正』四五、四八一上)。

神応、広如僧伝(『大正』四十五、四八一上―中)。 二、此上十家立教。諸徳並是当時法将、英悟絶倫。歴代明模、 階位叵測。 秪如思禅師及智者禅師、 神異感通、 迹参登位。 霊山聴法、 憶在於今。

具足、四者得善知識、 三九若修止者、 住於静処、端坐正意。 五者息諸縁務、 前中、言住静処者、是修止縁等也。具言之有五縁。一者間居静処、(中略)二者持戒清浄、 (中略) 広如天台顗禅師二卷止観中説也(『大正』四十四、二八三上一中)。 (中略) 三者衣食

四一五、 三○他にも、 三浦周行[一九二一]、堀一郎[一九四三] 佐々木憲徳[一九八二](九)、塩入法道・池田宗譲・多田孝文[二〇一二](九)などが同様の見解を示している (九四—九五)、石田瑞麿[一九六三](一一八—一一九)、仲尾俊博[一九七三](一

### 二 次の脚注を参照。

華厳等経是也(『大正』四五、 七依南岳思禅師及天台智者禅師、 四八一上)。 立四種教。 統摂東流一代聖教。 (中略) 四名円教。 為法界自在、 具足一切無尽法門, 即 一切 一切即 一等。 即

中。 神応、 三此上十家立教。 広如僧伝。 又如雲法師、 諸徳並是当時法将、 依此開宗、 英悟絶倫。 講法華経、 歴代明模、 感天雨花等。 階位叵測。 神迹如僧伝。 **秪如思禅師及智者禅師、** 其余諸法師、 行解超倫、 神異感通、 亦如僧伝。 迹参登位。 (『大正』四十五、 霊山聴法、 憶在於今。諸余 四八一上—

と主張している。 □□ ①の説に対して、二宮守人[一九三二]による批判がなされている。二宮氏は、最澄の『願文』に見えるのは天台用語ではなく三論用語である

然るに此願文は断じて天台学研究に未だ手を染めざる已前の大師の製作であり、願文中の用語を天台術語なりといふは極めて幼稚なる研究であ る事を、已下一一の字句に於て証明せば左の如し。

として生れ出で得るものである事を断言……」している。しかしながら、稲葉氏等の説を否定するほどの根拠は有していないと見られる。 を挙げる。そして、この①~⑫までの用語は「上半前半に於て最も通俗に、願文中で天台術語と解されてゐるもののすべてが三論用語である事を示 一宮氏はこのように述べ、①始覚②六根清浄位③四弘誓願④五神通⑤無作⑥無縁⑦第一義⑧無上菩提⑨金剛⑩安楽之果⑪照理⑫無所得という用語 後半に於て特に願文中の三論用語の特色あるものを挙げたのであるが(中略)此願文の文字だけは徹頭徹尾三論教学を中心とする奈良仏教を母胎

点は注意すべきだろう。 豆 佐伯有清 [一九九二] 鎌田茂雄[一九七五]が指摘するように、法蔵が智顗撰『小止観』に依拠しているのは「止観」の実践面であり、 (二○七)によると、同様のことは法蔵撰『義記』の他所(『大正』四十四、二八四中)にも確認できるという。 「止観」の理論自体ではない ただ

澄の天台教学理解は完全なものではなかったと見られる。 三ただし、『叡山大師伝』(『伝全』五、 附録五一六)には入山後に鑑真将来の天台典籍を求めていることが記されており、 入山時点における最

英亮[二〇二〇(三)]。

#### はじめに

と、それらが及ぼした最澄への影響を考察してみたい。 半)には、なんらかの天台教学に注目する動きがあったと推定できよう。その仮定に基づき、ここでは南都において広まりつつあった天台教勢 先の箇所では、最澄が叡山に入る前から天台教学に関心を示していたことを指摘した。そうだとすれば、最澄の活躍する前時代(奈良時代後

ここでは、このような南都における天台教勢を概観し、最澄への影響を論述したい。 性が高い =亢。当時の南都では、鑑真[六八八―七六三]とその門下の天台布教が活発に行われており =0、 でに天台修学を志していた形跡が見られる点である三穴。入山以前に最澄が天台教学を認知していたとすれば、南都での修学中にそれを知った可能 [生没年不詳]撰『霊異記』等にもその影響が垣間見える。一方で、渡来僧の道璿[七○二─七六○]も天台布教に関与していた可能性がある。 最澄は延暦四(七八五)年に東大寺で具足戒を受け、同年七月に比叡山に登り山林修行を開始した。注目されるのは、比叡山に登った最澄がす 寿霊[生没年不詳]撰『指示』、景戒

## 第一項 道璿から最澄への影響

道璿の弟子に行表[七二二―七九七]がいる。最澄はこの行表の弟子に当たるため、道璿―行表―最澄という系譜が成り立つ。 日したとされる四。道璿は、 まず、道璿に関して概観したい。道璿は唐代中期の僧であり、入唐僧栄叡[?―七四九]らによる戒師招請に応じて、天平八(七三六)年に来 神秀 [六〇六―七〇六] ―普寂 [六五一―七三九] ―道璿と続くいわゆる北宗禅の系譜に置かれる四。また、この

している四四。要点をまとめると次のようになる。 先行研究によると『『、道璿は天台教学にも通じており、最澄に影響を与えたとされてきた。ところが、近年これと異なる見解を伊吹敦氏が提唱

- ない。 釈するに際して天台教学を用いている。 道璿撰『集註梵網経』に天台教学の用語が見られるのは、 つまり、道璿が智周釈を用いていることと、 智周[六六八ー七二三]の説を参照しているためである。智周は、 道璿自身が天台教学に造詣が深いということは同義では 『梵網経』を注
- 道璿は、 台教学に詳しいとすることはできない。 『集註梵網経』(『伝全』一、『伝述一心戒文』所収の逸文)において智顗の教説を引用しているが、この箇所だけを取り上げて天
- 蘇」を る。 「道璿」としてきたが、正しくは道璿ではなく神叡 『依憑集』(『伝全』三、三六三)には、「この間 [生没年不詳]を指す。したがって、 (日本) では比蘇に在って、大唐では天台に聞く」という一文がある。従来は 「比蘇」を道璿とみなす従来説は誤りであ
- 『伝述一心戒文』(『伝全』一、五六五)にある「璿和尚の経を叡岳において覧し、 [七〇九―七七八]の『梵網経』に関する注釈書を指している。 したがって、天台典籍を示すのではない。 進和尚の経を東嶺に検す」という一文は、道璿と法進

以上のことから、 道璿が天台教学に精通していた可能性は低いと伊吹氏は指摘している。一方で、道璿から最澄への影響については次のように

述べている。

のため最澄は、これらを読んだ際にそこに見られる断片的な説明によって天台教学の素晴らしさを知り、 想的立場に近いものを選び出して纏めたものであったようであるが、その中には往々にして天台宗の教義に立脚する註釈が含まれていた。--統)(七〇九~七七八)の『註梵網経』にあったのである。現存する佚文によると、これら両書は『梵網経』に対する従前の諸注釈から自分の思 なったのであろう。 では、最澄はどのようにして天台の教学に触れたのであろうか。(中略)その契機は道璿(大福律師、 『梵網経註』にも注目するようになったと考えるべきである四五。 (中略)最澄は先ず道璿の『集註梵網経』によって天台教学に目覚め、次いで鑑真の弟子で天台宗の学者でもあった法進の 大安唐律)の『集註梵網経』と法進(白塔僧 体系的にそれを学ぼうと志すように

披閲するとともに、なんらかの天台教勢を被った結果、天台修学を志すようになったとすべきだろう。 とを踏まえると、道璿以外の人物が最澄に天台教学を知らしめた可能性もある。したがって、現段階では最澄が道璿・法進の『梵網経』注釈書を 討の余地があるだろう。最澄は比叡山に登る前から天台修学を志していたと見られ 、当時の南都では鑑真門下による天台教勢が強まっていたこ 筆者は、伊吹氏の見解に概ね同意する。ただし、最澄が、道璿・法進の『梵網経』注釈書のみから「天台教学に目覚めた」とするのは、やや検

## 第二項 鑑真とその門下の天台布教

忠[生没年不詳]たちは、いわゆる「大安寺文化圏」を通じて天台布教を行っていたようである『キ゚。ここでは、それら鑑真門下の天台布教を概観 鑑真は、天平勝宝五(七五三)年に多数の天台典籍を伴って来日した。 また、その弟子である法進 [七○九―七七八] 、思託 [生没年不詳] 、道

していきたい。

ことは、その天台信仰を裏付ける証拠となるだろう四元。 た鑑真将来経の少なくとも一部分は、その後、 経の一部分を構成したのではなく、来日以来一貫して鑑真の手元に置かれつづけていた」とし、 たとされる。また、鑑真の天台信仰に関して、栄原永遠男[二〇〇〇](二四八―二五〇)は「鑑真将来経は、鑑真から内裏に献納されて図書寮 伊吹敦[二〇一三(二)]によれば、鑑真には天台信仰があり、特に玉泉寺系統の天台学派に見られる「天台と律を総合する思想」を有してい 唐招提寺に移されたとみられる」と指摘している。鑑真が天台関係の典籍を手元に持ち続けていた 「東大寺唐禅院にあった鑑真のもとに置かれてい

## 法進による天台教学の布教

これらの執筆活動ならびに講義を通して天台布教を行っていたと見られる。 である『威儀経疏』や、 鑑真に続いて、その門下である法進の天台布教を確認したい。法進は、授戒伝律の師として鑑真と共に来日し、現存する日本最古の戒律注釈書 『梵網経』の注釈書である『梵網経註』を著した四九。 特に、法進撰『威儀経疏』には天台教学の依用が確認されており

まずは、その法進撰『威儀経疏』を確認することにしたい。注目されるのは、 (1) 智顗撰 『小止観』の引用、 (2)吉蔵 [五四九一六二三] と智顗の

比較、

③天台経疏の勧奨である。

## ①智顗撰『小止観』の引用

縁 証するの聖果なり。 坐禅と言うは、 (中略) 二つは衣食具足縁、 禅はすなわち真如に入るの径路、 (中略) 今坐禅を欲せば、 (中略)三つは閑居静処縁、 かならず五縁具足して、まさによく定慧を修学すべし。いかんが五となすや。 生死を断ずるの根本、 (中略) 四つは息諸作務縁、 人天のための眼目、 苦海を度するの舟航、甘露を開くの妙楽、 (中略) 五つは近善知識縁なり。 一つは持戒清浄 (中略) 上来五 菩提を

縁

ならびにこれ坐禅前の方便なり (『日蔵』四十、一七九) ±0。

っている。これは法進が天台教学を尊重している傍証となるだろう。 は、 これらは 智顗撰 『沙弥十戒並威儀経』にある 『小止観』 (『大正』四六、四六二下―四六三中)に説かれる「具縁第一」をほぼそのままの形で引用し エー゙、 坐禅」 の語(波線部)について、 法進撰 『威儀経疏』 が注釈している箇所である。 「坐禅」の注釈として扱 法進撰 『威儀経疏

### (2)吉蔵と智顗の比較

法進撰『威儀経疏』では、天台教学が優れていることを示すために、吉蔵が智顗に屈服したという伝承が語られているエニ゙。

沙弥に問うて言わく、 せしめず。これなり、 わんや本師なるをや、 卿は何人に師事するや、と。灌頂報いて言わく、内供奉大徳天台大師なり。前者はこの聴法に至りて、座主に如意と肯 ځ ೬ 当時に講を停め、 法師これを聞きて、 その灌頂と共なり、 倍す自ら墾責す。 我等は愚痴にして、聖人をしらず。 天台に奔往す。 遙かに大師を見て、 弟子の沙弥の智慧なおしかり。 膝行肘步 涕泗流泣して、 涙下は雨のご なににい

とし。その大師、 毎日二時、 座に昇りて人のために説法す。吉蔵身を屈すること、 なお宍橙のごとし。 かならず大師をして、 背を踏みて上座

せしむ(『日蔵』四十、三〇四)五三。

ものだろう。 傍線部を見ると、法進は、智顗よりも吉蔵を過剰に低く位置付けていることが分かる。これらの表現は、天台教学の権威を示すことを意図した

### (3)天台経疏の勧奨

びに法進の辺に本あり。 その大師の法華経玄疏二十巻、大止観十巻、四教十二巻、 願いて学ばんと欲する者は、 来たりて本を取り、これを写して流通すべし(『日蔵』四十、三〇四)エロロ 禅門十巻、六巻本末、四巻未至、行法華懺法一巻、 小止観一巻、六妙門一巻、 なら

傍線部を見ると、法進が自身の所有している天台経疏を書写するように勧めていることが分かるエーエ。

以上に確認した三つの点から、法進撰『威儀経疏』に天台布教の意図があったことは明白であると言えよう エド。 法進による一連の活動につい 冨樫進 [二○○二] は次のように述べている。

や法進、 することによって、彼らの天台教学受容の下地を準備していたことは想像に難くない。 ……平安時代最初期に突如として起こった天台教学の隆盛には、 とりわけ 『威儀経疏』 における天台止観業の紹介が、 若年期の最澄を含めた当時の沙弥達に天台教学に対する知識やイメージを提供 日本天台宗の祖たる最澄の学識とその精力的な活動もさることながら、 道璿

る五七。 は、 冨樫氏の見解に従うと、最澄以前の 最澄が法進を「白塔僧統 (法進) は後に日本に遊行し、また [天台の] 円義を伝えた」 (『伝全』五、三八) と評価していることからも窺え 「天台教学受容の下地を準備」する段階において、法進は重要な位置を担っていると言えよう。このこと

思託による慧思後身説の提唱

用を考察していきたい。 て
五八、「大安寺文化圏」
五九内に天台教学を受用する基盤を作ったと見られる。まずは思託の慧思後身説を確認し、次に最澄による慧思後身説の依 四一)と自称しているように、他の鑑真門下と同様に天台信仰を有していた存在であると言える。さらに、思託は慧思後身説を提唱することによっ 思託[生没年不詳]は、「天台沙門思託」(『伝律図源解集』『日仏全』一〇五、八八、または『聖徳太子平氏伝雑勘文』『日仏全』一一二、一

慧思後身説とは、天台智顗の師である慧思[五一五―五七七]が、日本における聖徳太子[五七四―六二二]に生まれ変わったとする伝承を指 その一例として、 淡海三船[?―七八五]が撰述した『唐大和上東征伝』の記述を確認したい。

日本国に昔聖徳太子ありていわく、二百年後、 いわく、 と(『唐大和上東征伝』、 昔に聞く 南岳思禅師遷化の後、 『日仏全』一一三、一〇九)六〇。 倭国王子に託生し、 聖教は日本に興ること、 仏法を興隆して、 今この運を鍾ぶ。 衆生を済度す、と。また聞く、 願くは大和上、 東遊して興化すべし。 日本国長屋王 仏法を崇敬 大和上答えて

傍線部のように、聖徳太子は慧思の生まれ代わりであると信じられていたようである。

次に、最澄による慧思後身説の依用を考察したい。最澄が慧思後身説を用いる場面は多々見受けられるが、そのうち二例を挙げる。

ごとし(『上宮太子拾遺記』『日仏全』一一二、二五四。後に『天台法華宗付法縁起』所収『伝全』、五、三一―三二)六1。 ①法華宗沙門最澄恭敬奉讃ならびに小叙。 大師、大唐に七生を剋して、日本に一生を現ず。位は初依に登り、妙解は円融して、 衆徳は塵数の

②上宮太子は、千年の一聖なり。七生を西隣に剋して、一影を東海に垂る(『上宮太子拾遺記』『日仏全』一一二、二六一、『天台法華宗付 法縁起』所収『伝全』五、三二)六三。

を援用している。 この二例を見ると、最澄が慧思後身説を依用していることが明らかとなる。また、 最澄撰『守護章』には以下のようにある。 最澄は、 徳一 [生没年不詳] との論争においても慧思後身説

大師の義にのっとり、 なんじが不定性、なんじが法華の正為、 霊山に契りて、 金輪心を説くものなり。 (中略)妙法蓮華中、菩薩の領解なしとは、文字に愚鈍なる師のみ。 奥州の義鏡は、 上宮の使、 釈尊の教に乖く(『伝全』二、六二五―六二六) 「非本所望、 已有太子」とは、

六三。

説を使用している。以下のようである。 傍線部を見ると、 最澄は徳一に対して慧思後身説を用いながら批判を加えていることが分かる「宮」また、最澄は『顕戒論』においても慧思後身

明かに知るべし、いまだ深定を練らずして、宝を泯じて相定す。 有情を利益す。もし南岳を許さずは、 深く僧伝に背く(『伝全』一、七八)☆五の 南岳大師、 大唐に定を得う。 我国を哀愍し、 王家に託生したのち、 仏法を建

ってよいだろう。 澄が重要視していた可能性が高い。この最澄の反応や後に確認する寿霊撰『指示』の記述を見ると、思託の天台布教はある程度成功を収めたと言 傍線部では、 南都の諸師を批判するために最澄が慧思後身説を用いていると見られる。 以上の点から、 思託によって提唱された慧思後身説を最

### 道忠の天台思想

鑑真門下の道忠[生没年不詳]は、弟子の中でも「持戒第一」の高弟と伝えられる「六。その一方、天台教学を基盤としたいわゆる道忠教団を形

成しており、最澄とも良好な関係を築いていた。

能性が高い。主な特徴をまとめると以下のようになる。 明)という天台教学の概説書を取り上げたいたち。この『天台法華義』は、 いても或る程度の理解を持っていたのではないか、とも考えられる」としている。それを検証するために、ここでは仮称『天台法華義』 まずは道忠の思想を確認していきたい。田村晃祐[一九八六](四八四)は、「天台宗の思想を持っていた鑑真の弟子として、道忠は天台につ 東国の道忠教団が有していた書物であり、 道忠の思想を反映している可

- 1 『天台法華義』に用いられている天台経疏は、 鑑真が将来した天台経疏を参照していた可能性がある云気
- 2 『天台法華義』では、 最澄が将来した天台典籍を用いた箇所が少ない、たの

③『天台法華義』が「一乗」の意義を解釈する箇所では、

法蔵撰『五教章』や法宝[生没年不詳]撰『一乗仏性究竟論』を援用している。

だろう。したがって、「道忠は天台についても或る程度の理解を持っていたのではないか」とする田村氏の見解は妥当と言える。 させる思想との関連が予想される。これら①~③の特徴は、鑑真門下であり南都で修学していた可能性のある道忠の思想と符合すると見てよい ①②に関しては、 最澄が入唐する以前の天台思想と見られる。③については、当時の東大寺近辺で広まっていた天台教学とその他の教学を融合

佚)を送り、一切経書写の助力を請うたという。その最澄の願いに応えた一人が道忠であったと『叡山大師伝』には記されている。 (七九七) 年に「我、 次に、先行研究を参照しつつ、道忠と最澄の関係について整理したいせる。 一切経論章疏記を写さんと思えり」(『叡山大師伝』、 両者の出会いは、 『伝全』五付録、 最澄発願の一切経書写事業に遡る。 六)と述べ、南都の諸寺に『願文』 最澄は延暦一六 (現在は散

また東国化主道忠禅師ありとは、このこれ大唐鑑真和上、 大小経律論二千余卷を助写し 七) 七二。 纔に及びて部帙を満たす。 持戒第一の弟子なり。 万僧に斎を設けて、 伝法利生して、常に自ら事となす。 同日に供養す。今叡山に安置する蔵は、 知識は遠かなる志をもっ これその経なり

『伝全』五付録、

わった経緯については、 傍線部によると、 道忠達は一切経の約四割にあたる「二千余巻」を書写する手助けをしたというで言 「この年最澄の願望がどうして東国に居る道忠に聞こえたか分からない。恐らくは、道忠は鑑真の弟子として奈良との間 従来、 最澄の一切経書写の願いが道忠に伝

澄の弟子である光定撰『伝述一心戒文』を見ると、最澄が一切経書写を思い立った時期に道忠は都にいたと予想される。 に関係を保って居、 その為に、 最澄自身から、 或いは聞寂又は他の僧を通じて願文がもたらされたものでもあろう」とされてきた
ヒロ。 しかし、 最

経を写し、 武蔵の国、 経蔵に収む(『伝全』一、六三八)
七五の 道忠法師、 菩薩戒を天台宗に寄す。 最初の時 城邑の中 高座に在りて、 宗義を演説す。 登りて叡嶺に到り、 先の師と共に、

う七六。 ある。これらを勘案すれば、道忠は都に住していたために最澄の一切経書写の願いを知り、同じ天台を信仰する者として助力するに至ったのだろ 傍線部には、 道忠が都で「宗義」 (天台教学)を説いており、 その後「先之師(ここでは円澄を指すと見られる)」と共に一切経を書写したと

きたい。 たようである。こうした鑑真とその門下による一連の活動によって、 これまで確認したように、鑑真には積極的な天台布教を確認することは現時点ではできないもののもも、その門下は積極的に天台布教を行ってい それらの天台教勢を被った形跡がある寿霊撰『指示』と景戒撰『霊異記』に着目し、最澄の入山前後と同時期における天台教勢を考察してい 南都における天台教勢は徐々に強まっていた可能性は高いだろうよる。以下で

# 第三項 寿霊撰『指示』に見える天台教勢

「賢首(法蔵)の華厳五教章三巻を随文解釈したもので、単に我が国に於ける最古の五教章註釈たるのみならず、支那・朝鮮半島並に我が国を通 寿霊は東大寺の僧であり、 慈訓 [六九一一七七七]の門下であると推定されているが ヒカ、 詳細は不明である。 この寿霊が著した 『指示』とは、

後には著されていたと考えるのが妥当であろう」ペと見られている。 じての華厳教学史上、最古の注釈である」△○とされる。寿霊撰『指示』の撰述年代は確定していないが、近年の研究では「『指示』は八○○年前

の南都における天台教勢の影響を考察する上で寿霊撰『指示』は貴重な資料となるだろう。ここでの要点は次の三点である。 さて、寿霊撰『指示』に関する先行研究では、たびたび天台教学との交渉が論じられている「二。寿霊と最澄との関係は不明だが、 最澄と同時期

①寿霊撰『指示』は、法蔵撰『五教章』の注釈書であるにも関わらず、『法華経』を『華厳経』と同等に扱っている。

②寿霊撰 『指示』では、 智顗説『法華文句』等の天台経疏を用いている。

③寿霊撰『指示』では、思託が提唱したと見られる慧思後身説を受容している。

まず、 ①の例を二つ挙げる。

名づけ、 二、二一一中)八三。 えに同教と名づく。 A .. 問う、もしこの文に依らば、法華の中にまた別教の義を説き、華厳経にまた同教の義あるなり。何をもってのゆえに、法華は同教の一と 華厳は別教の一と名づくや。 また三乗一乗の和合を説くがゆえに、 答、 多分の義に約して、 華厳経の中、 同別と名づくのみ。 別教の義は多く 謂わく法華の中、 同教の義は少なし。 多く同義を説き、 故に別教と名づく(『大正』七 少しく別義を説く。ゆ

じ、 B : もし衆生ありて信受せずといわば、まさにこの人は知るべし。 道品善根を修習す。いまだこの経を聞かず、聞くといえども信じて受持随順せずは、これらなお仮名菩薩となすとはこれなり。案じて云 華厳性起品に云わく、 仏子菩薩摩訶薩、 無量億那由他劫、 六波羅蜜を行

法華を信ぜざるの人をもって、 華厳を信ぜずとなすが故に。 これに反して明らかに知るべし、 法華を信ずるの人は、 すなわち華厳を信

ずることを (『大正』七二、二一一下—二一二上) 八四。

る。 れないため八五、 これらの点から、寿霊撰『指示』では、 『法華経』を謗る人は『華厳経』を謗るのと同じであって、『法華経』を信奉する人は『華厳経』を信奉するのと同じである〟と定義している。 『法華経』は「同教」を多く説き、『華厳経』は「別教」を多く説くため、両経には同・別の区別がなされる〟と主張する。また、 B では 〃 それなのに、なぜ『法華経』は「同教」、『華厳経』は「別教」と区別するのか〟という問いである。その答えとして寿霊撰『指示』では、 は、 三乗とは絶対的な区別がある「別教」と、三乗が一乗におさまる包括性を示す「同教」を、『法華経』と『華厳経』の両経が有してい 南都の天台教勢が関係している可能性が高い。 『華厳経』と『法華経』を同様に尊重していると理解できよう。この思想は中国華厳学派の諸師には見ら

ことにしたい。 次の②は、法蔵撰『五教章』「建立乗」の註釈箇所に垣間見える「ド。以下では、寿霊撰 『指示』撰と智顗説 『法華文句』の該当箇所を確認する

| 万行、到薩婆若、白是色本、即与本浄無漏相下行、到薩婆若、白是色本、即与本浄無漏相心、体具万徳、如膚充煩悩不染、如色潔」(『大正』三四、七二中) | [指示]「灌頂云、譬無漏般若、能導諸度一切万行、到薩般若、白是色本、与本浄無漏相<br>(『大正』七二、二一〇下)。 |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| (『大正』三四、七二下)百牛、尽於変易、過本所望、豈不歓喜」「本求羊鹿水牛期出分段、                              | 中)。  中)。  本所望、豈不歓喜」『大正』七二、二一○  本所望、豈不歓喜」『大正』七二、二一○         |
| (『大正』三四、七○中)<br>有不索之理、由索故許与、許与故歓喜」<br>如飢者請食、如迷者問道、凡居不達之地、               | 喜」(『大正』七二、二〇七中)。 地、何有不索之理、由索故許与、許与故歓知、如飢者請食、如迷者問道、凡居不達之    |
| 索、在口名請索、在身名乞索、如矇者求知、『法華文句』「索是求請之別名、在意名求                                 | 名求索、在口名請索、在身名乞索、如朦者求『指示』「灌頂記云、索是求請之別名、在意                   |

が無かった可能性が高い。また、寿霊の天台教学に対する「好意的態度」は「八人 このように、 寿霊撰『指示』における智顗説『法華文句』の引用は原文とほぼ一致するため┌ヒ、 『五教章』「第三叙今古立教」の註釈にも見て取れる。 寿霊が自宗の教義に寄せて文章を改変する意図

繁くは集めず(『大正』七二、二二二中)八九。 顗師の意を見るに、 四教の文義、 相濫するに似たりと雖も、 義理は窮定にして、 良に濫失なし。細かに其義を見て、授釈すべきなり。恐れて

の背景には先に挙げた③が影響していると見られる。③が確認できるのは以下の箇所である。 傍線部を見ると、寿霊は智顗の教判を 「窮定の義理はまことに濫失なし」と高く評価していることが分かる。さて、 寿霊による「好意的態度

哀矜して、三宝を梁棟となす(『大正』七二、二二三中―下)ハ○。 「亦如思禅師至広如僧伝」とは、(中略)七代記云、 応化の語は、 妄ならず。 往生の身は、 謬ならずなり。 ゆえに倭国の王家に生じ、

を取り入れるようになったと推察される。 のは、太子と天台教学の結びつきを確信していた証拠と言えよう」と述べている。したがって、寿霊は慧思後身説を受容するとともに、天台教学 二〇六下、二〇七上―中、二一〇中)を取り上げ、 記』を寿霊は引用している。この点は寿霊と天台教勢との関連を探る上でも注目されよう。石井公成[一九八七]は、 傍線部を見ると、法蔵撰『五教章』にある慧思に関する記述の注釈として、慧思後身説が記載されている『大唐国衡州衡山道場釈思禅師七代 「いずれも『法華文句』と太子の疏を並記し、しかも何の評言も加えずに指南の説としている 『指示』(『大正』七二、

教学を受容する基盤が南都周辺に整いつつあった可能性が高い血。また、こうした基盤を通じて最澄は天台教学に関心を持つようになったと予想 以上、 寿霊撰 『指示』に見える天台教勢を確認した。寿霊はほぼ無批判に天台教学を受容していることから、延暦十九(八○○)年頃には天台

# 第四項 景戒撰『霊異記』にみえる天台教勢

効果が期待されている。 景戒撰『霊異記』は、 以下では、①景戒撰『霊異記』と鑑真門下の布教、②景戒撰『霊異記』に見える天台教学の除災効果の二つに注目した いわゆる仏教説話集である点点。この書には、鑑真門下による天台教勢の影響が確認できるとともに、天台教学による除災

①景戒撰『霊異記』と鑑真門下の布教

6

を鑑みるは、 てより以還、 仏涅槃よりこのかた、 『新日本古典文学大系』三〇、二六一—二六二) 亞言。 これ我が寤懐なり。 延層六年に至るまで、二百卅六歳を逕るなり。(中略)悪の因を殖え、怨の果に報いるは、これ吾が迷心なり。福因を作して、 延曆六年歳次丁卯まで、一千七百廿二年を逕たり。正像の二を過ぎて、末法に入る。然うして日本に仏の法を伝り適め 羊僧景戒、 学ぶところは、 いまだ天台智者の問術を得ず。 悟るところは、いまだ神人弁者の答術を得ず

景雲期[七六七−七七○]に本朝へと伝来しており 宀、天台布教を尊重している特徴が見られる。注目されるのは、 ばかりであるため、 に見られる「問術・答術」 太字部分を見ると、 以下では、その人物が布教に用いたと見られる元暁 [六一七—六八六] 撰『涅槃宗要』の記述に着目したい。この元暁撰 景戒に影響を与えたとは考えにくい。したがって、最澄以外の人物が天台教学への関心を景戒に抱かせたと見るのが穏当だろ 「延暦六(七八七)年」には、景戒が「天台智者(智顗)」を認知していたことになる。この時期の最澄は比叡山に入った (波線部) の典拠が元暁撰『涅槃宗要』と考えられている点である
ハヵ。 その記述を確認したい。 ①に挙げた景戒撰『霊異記 『涅槃宗要』は神護

するに、 また随時のごとく、 台智者禅惠、 (『大正』三八、二五五下) 九六。 また問う、 また五時をもって、 ともに世の重きところに通学す。 成実論師、 天台智者、 五教を立つるは、 仏意を限るなり。 神人に問うて言わく、 称仏の意に称うや、 凡聖測り難くして、これ仏意深遠無限なるを知る。 これなお螺酌をもって、 北に立つる四宗は、 不や、と。 海用を管闚す天者のみ。 経の意を会すや、不や、 神人答えて、 小しく四宗に優れ、なお過失多しと曰う。 教迹の浅深、略して判ずることかくのごとし しかして四宗をもって、 ځ 神人答えて、 失は多く得は少なしと言 経旨を科らんと欲 然らば天

を天台布教に用いた結果、 た内容であり、 を受けた神人は、いずれの教判も「失多得少」「過多失」と斥け、 元暁撰『涅槃宗要』では、 智顗の功績を強調する鑑真門下の特徴と符合すると見てよかろう。 景戒に関心を抱かせた可能性は高い 「北立四宗会経」や「成実論師立五教」などの教判に関する是非を智顗が神人に問う場面が記されている。 智顗の解釈を褒め讃えている(波線部)。これらの記述は智顗をかなり贔屓し したがって、鑑真門下と予想される人物が元暁撰 『涅槃宗要』 智顗の問

②景戒撰『霊異記』に見える天台教学の除災効果

黃帝の陰陽術を推さず、いまだ天台智者の甚深の解を得ず。 同月廿五日、馬死すなり。ここをもってまさに知るべし、災の相は先に兼ねて表れ、後にその実災は来り被るなり。然らば景戒、いまだ軒轅 また十八年己卯の十一十二箇月ごろ、景戒の家に狐鳴き、またときどき枕螓鳴くなり。次に来る**十九年庚辰正月十二日**、 故に災を免がるるの由を知らずして、 その災を受け、災を除くの術を推さず、滅 景戒の馬死す。また

愁を蒙る(『新日本古典文学大系』三○、二九五)ゥゥゥゥ

澄もしくは鑑真門下の天台教勢が反映されたものと見てよいだろうヵ元。 傍線部をみると、延暦十九年頃には天台教学の除災効果が広まりつつあり、景戒がそれを受容したと推定される。この除災効果に関しては、 最

小結

これまで確認した事項をまとめつつ、最澄への影響を整理したい。

影響に関しては鑑真門下の布教活動も視野に入れつつ検討する必要があると見られる。 ①道璿撰『集註梵網経』における天台教説は、これを披閲した最澄に影響を与えたとされてきた。 その可能性は否定できないものの、 最澄への

②法進は積極的に天台布教を行っており、天台経疏の書写を勧奨していた。また、法進による布教活動を最澄が評価している点も注目される。

強調した。また、寿霊撰『指示』も自著に慧思後身説を使用している。 ③思託は慧思後身説を提唱し、天台教勢を促進させた蓋然性が高い。一方、 最澄は慧思後身説を受用することによって、諸宗に対する優位性を

④道忠の天台思想は師である鑑真と同義であったと推察される。 また、自身と同じく天台教学を信奉する最澄に対して好意的であり、 その一 切

め、 ⑤寿霊撰 東大寺周辺に広まりつつあった天台教勢を被った結果と見てよいだろう。 『指示』には、 『法華経』と 『華厳経』 の両経を共に尊重する姿勢が見て取れる。両教を重視する解釈は寿霊以前には見当たらないた 。また、 寿霊が 『指示』を執筆した時期は、 南都修学中の最澄と共

⑥景戒撰 『霊異記』には景戒の天台信仰が見受けられる。 これは鑑真門下もしくは最澄による天台教勢を被った結果と推察される。 通している点も注目される。

経書写事業にも大きく貢献した。

踏まえ、最澄の企図した天台教学に基づく〝護国〟 うとした点だろう。 修学を志向するようになったと予想される。 以上の点から、 南都における天台教勢は最澄以前から広まりつつあったと見て大過ないだろう。むしろ、こうした事情を背景として最澄は天台 ここにおいて、 奈良時代後期と平安時代初期における天台教学の位置が決定的に異なることが指摘る。 強いて最澄の独自性を挙げるとすれば、 宗団の確立と、そのために必要不可欠であった 天台教学とそれに基づく「止観」に "菩薩僧』の養成過程を確認することにした "護国』機能を持たせよ 次章では、 そのことを

61

されている。この問題については前項を参照 最澄が比叡山入山直後に記した『願文』には、 天台用語の使用が認められることが稲葉円成 [一九二六] 、塩入亮忠 [一九三九] によって指摘

る。 この点は、 本稿ではこれらの研究を踏まえて、できるだけ広い範囲から最澄以前もしくは同時期における南都の天台教勢を概観した。 石田茂作 [一九三○] (一三六一一三七)、勝浦令子 [一九九九]、冨樫進 [二○○二]・ [二○○三] 等によって指摘されてい

九九九〕などによって指摘されている。 補足すると、鑑真の来日以前に天台関係の典籍が本朝に将来されていたことが、石田茂作 [一九三○] 、白土わか [一九八○] 、勝浦令子

- □ 田村晃祐[一九七九](一八一—一八二)。
- □ 最澄撰『血脈譜』(『伝全』一、二一○一二一三)。
- □□ 田村晃祐 [一九九二]、安藤俊雄・薗田香融 [一九七四]等。
- 四四 伊吹敦 [二○一三(一)]、伊吹敦 [二○一三(三)]等を参照。
- 四 五 伊吹敦[二○一四(一)](一一二─一一三)。なお、伊吹氏が言及しているのは、最澄撰『天台法華宗付法縁起』である。

天台付法縁起云、大福律師先入和国、乃伝円明、利益有情。白塔僧統後遊日本、 注梵網於唐院、 両聖用心弘天台義、群生同欽天上甘露(『伝全』五、三八)。 復伝円義、 開仏知見、 所以大安唐律注戒経於比蘇、 東大僧統

て『集註梵網経』を製作し、法進は大安寺唐院で『梵網経註』を著し「天台義を弘」めたとある。 ここでは、「大福律師」(道璿)が先に日本で布教し、「白塔僧統」(法進)が後に布教をしたと述べられている。さらに、 道璿は比蘇におい

細は別稿に譲りたい。 \*最澄は法蔵撰『五教章』等から天台教学の存在を知った。とする説が従来一般的であったが、これも再検討の余地があると筆者は見ている。 稲葉円成[一九二六]は、最澄が入山期直後に執筆した『願文』に、智顗説 『摩訶止観』を披閲していた可能性があると指摘している。 また、

僧が多く止住した大安寺・唐招提寺を中心として、高僧伝をはじめとする漢文学を生みだした文学と学問の場を意味する」という。 「大安寺文化圏」とは、蔵中しのぶ[一九九九]によって提唱された概念である。蔵中氏によると「……八世紀なかばから後半にかけて、 渡来

四 九 なお、伊吹敦 [二〇一六] は、 法進撰『梵網経註』が最澄に与えた影響は限定的であったと見ている。以下のようである。

台信仰とその門弟の天台布教を勘案すると、その可能性は高いと言えよう。

ものであったと考えられるが、 道璿の『註菩薩戒経』の思想は大乗思想を徹底しようとしたものであり、それが「虚空不動の三学」とともに最澄に大きな影響を与えた当の たということもあって思想性は希薄であり、 法進の 『梵網経疏』については、 その意味では、 最澄への影響は限定的であったと考えられる。 知識人としての教養の涵養を目指し、 天台への教説への言及が抑制されてい

この伊吹氏の見解を踏まえると、最澄に天台教学の影響を与えたとすれば法進撰『註梵網経』よりも法進撰『威儀経疏』の可能性が高いと見て

よいだろう。

善知識縁。 言坐禅者、 方能修学定慧。云何為五。一者持戒清浄縁、 (中略) 上来五縁、並是坐禅前之方便也(『日蔵』四十、一七九)。 禅乃入真如之径路、 断生死之根本、 (中略) 二者衣食具足縁、(中略) 三者閑居静処縁、 為人天之眼目、度苦海之舟航、 開甘露之妙楽、 証菩提之聖果。 (中略) 四者息諸作務縁、 (中略) 今欲坐禅、 (中略) 五者近 要須五縁具

「具縁第一」とは、止観を実修する十段階のうち第一の段階を指す。

ほど過激な表現は見られない。 法進撰 『威儀経疏』にある伝承の典拠は、 灌頂 [五六一—六三二] 撰『国清百録』(『大正』四六、八二一下—八二二上)と見られるが、

法。 弟子沙弥智慧尚爾。 問沙弥言、 吉蔵屈身 卿師事何人。灌頂報言、 猶如宍橙。 何況於本師 要令大師 当時停講 踏背上座(『日蔵』四十、三〇四)。 内供奉大徳天台大師。 共其灌頂、 奔往天台。 前者至之聴法、 遙見大師 座主不肯与如意。 膝行肘步 涕泗流泣 是也。 淚下如雨。 法師聞此、 其大師、 倍自墾責。 毎日二時、昇座為人説 我等愚痴、 不識聖人。

可来取本、

写之流通。

(『日蔵』四〇、三〇四)。

いる。 の天台典籍は、鑑真と同じく「かれもそれを手放した形跡はない」(栄原永遠男 [二〇〇〇] (二五〇一二五四)とされる。 六妙門請返注文」「梵網経疏返注文」「諸経要集請返注文」(塵芥二一裏1~3、一一ノ二六一~二)が挙げられる。これによると、 「奉写章疏集伝目録」(続々修十三ノ二、十二―五二二〜五二四)には、「禅門」「六妙門」「梵網経疏」と併せて「止観文十巻」が記録されて 法進が、「<br />
[これらはみな]法進の近辺に原本がある」と述べるのは事実であった可能性が高い。 以上の点から類推すると、 「梵網経疏」 「諸経要集」と、 「禅門幷六妙門請返注文」等にある名称不明の一○巻は、智顗説 名称不明の一○巻を法進は有していたことが分かる。 なお、 『摩訶止観』であると見てよいだろう。これら その根拠としては、 「禅門幷六妙門請返注文」等と酷似する 『正倉院文書』「禅門幷 「禅門」

61 がある。 律五之一・和州招提寺沙門法進伝」によると、「また衆請に随いて、天台三大部を講説すること四遍」(『日仏全』一○三、二七三)という伝承 五六ちなみに、 この伝承の真偽は定かではないが、 法進は東大寺や滋賀の国昌寺において『威儀経疏』を講説している(『日蔵』四十、三二一)。また、『本朝高僧伝』巻五十七「浄 法進撰『威儀経疏』に記される天台教学の依用を勘案すると、 実際に講説が行われていた蓋然性は高

証拠に、 しかしながら、 大安寺の善議 法進の天台布教は吉蔵を過剰に貶める表現を用いたために、大安寺などの三論学徒には受容されにくかったと推定される。 [七二九一八一二] は天台教学をはじめて知ったと述べている。 その

聖徳皇子者、 未見。三論法相、 見天台玄疏者、 霊山之聴衆、 総括釈迦一代之教、 久年之浄、 衡嶽之後身。 請経西隣、 渙焉冰釈。 悉顕其趣、 照然既明 無所不通、 (『伝全』五付録、 弘道東域。 独逾諸宗。 智者禅師者、 殊示一道、 亦共侍霊山、 其中所說、 降迹台嶽、 甚深妙理。 同悟法華三昧、 七箇大寺 六宗学生、 以演諸仏之妙旨者也。 昔所未聞。

善議の主張は、大安寺における天台教学の非普及性を象徴していると言えよう。

≒√慧思後身説の提唱者に関しては、思託が提唱したという伊吹敦[二○一四(二)]の説に従った。

五 「大安寺文化圏」については、蔵中しのぶ [一九九九]参照。

興隆仏法、済度衆生。又聞、日本国長屋王、崇敬仏法(『唐大和上東征伝』、『日仏全』一一三、一〇九)。 台本国昔有聖徳太子曰、二百年後、聖教興於日本。今鍾此運。願大和上、東遊興化。大和上答曰、 昔聞、 南嶽思禅師遷化之後、 託生倭国王子、

六 法華宗沙門最澄恭敬奉讚并小叙。大師、剋七生於大唐、現一生於日本、位登初依、妙解円融、衆徳塵数(『上宮太子拾遺記』『日仏全』一一

二、二五四。後に『天台法華宗付法縁起』所収『伝全』、五、三一―三二)。

全』五、三二)。

△二上宮太子者、千年一聖也。剋七生於西隣、垂一影於東海(『上宮太子拾遺記』『日仏全』一一二、二六一、『天台法華宗付法縁起』所収『伝

乖上宮使、 答: 汝不定性、汝法華正為、(中略)妙法華経中、無菩薩領解者、愚鈍文字師耳。 釈尊教(『伝全』二、六二五—六二六)。 非本所望、已有太子、則大師義、 契霊山、 説金輪心。 奥州義鏡、

六四つまり、 「徳一が智顗を誹謗するということは、智顗の師匠である慧思(聖徳太子)にも背くことになる」という批判である。

明知、 未練深定、 泯宝相定。南岳大師、 大唐得定。 哀愍我国、 託生王家、 建立仏法、 利益有情。 若不許南岳、 深背僧伝(『伝全』一、七八)。

『叡山大師伝』「添供。経生捨功成卷、又有東国化主道忠禅師者、是此大唐鑑真和上、持戒第一弟子也」(『伝全』五付録、七)。

義』の原本は現存していないものの、最澄撰『守護章』に引用された箇所から部分的な復元が可能である ると、『天台法華義』は「最も考え易いのは、東国にいた道忠門下がまとめたもの」とある。本稿では田村氏の説に従った。なお、『天台法華 『天台法華義』とは、田村晃祐[一九九二]による仮称であって、現在に至るまで著者は確定していない。 田村晃祐 [一九九二] (七五) によ

△ 師茂樹[二○一五](三七九)、木内堯大[二○一九]。

☆れるの一例としては、湛然 [七一一一七八二]の著作が扱われていない点が挙げられる。

- to 詳細については、後ほど「寿霊撰『指示』に見える天台教勢」の箇所で述べる。
- ゼ□田村晃祐[一九八六]、由木義文[二○○九]等。
- 僧斎、同日供養。今安置叡山蔵、斯其経也(『伝全』五付録、七)。 ti 又有東国化主道忠禅師者、是此大唐鑑真和上、持戒第一弟子也。伝法利生、 常自為事。 知識遠志、 助写大小経律論二千余卷、 纔及満部帙。
- 世 牧伸之 [二〇〇二]。
- 図 田村晃祐[一九八六](四八九)。
- 六三八)。 七五 武蔵之国、 道忠法師、菩薩戒寄天台宗。最初之時, 城邑之中 在於高座、 演説宗義。 登到叡嶺、 共先之師 写一切経、 收於経蔵(『伝全』一、
- と道忠教団」の章を参照)。このことからも、道忠教団と最澄における関係性の強さが垣間見える。 ≒゛道忠教団と最澄の関係は最澄の死後も継続し、道忠教団から多くの天台座主を輩出するに至った(由木義文[二○○九]「東国出身の天台座主
- 天台の典籍に基づいた講義が行われたとある。この説が信頼できるならば、鑑真が南都にて天台教学の講説を行っていた可能性も否定はできな <sup>±±</sup> ちなみに、後世の資料である『唐招提寺縁起抜略集』(『日仏全』一一八、三〇七)には、唐招提寺において天平宝字三年(七五九)年以後に
- を考慮すると、 弋本稿で扱う寿霊や景戒以外には、大安寺の慶俊[生没年不詳]も「円宗」に通暁していたとされる(『日本高僧伝要文抄』、『日仏全』一○ 一、七八上)。勝浦令子[一九九九]は、慶俊が「またこの「止観法門」を所蔵していたこと、さらにまた慶俊伝が天台僧思託の執筆によること 「円宗」に天台も含まれたと考える」と述べている。鑑真門下を中心とした天台布教を勘案すると、勝浦氏の見解は妥当と言えよ

う。

<sup>七,</sup>島地大等[一九三一]、石井公正[一九八七]等。

△○ 今津洪嶽 [一九七七] (五五)。

△ 金天鶴 [二〇一五] (三五)。

△□例えば、島地大等[一九三一]、武覚超[一九七○]、石井公成[一九八七]、高原淳尚[一九八八]、曾根正人[二○○○]、冨樫進[二○

○三] 、吉田叡禮 [二○○九] 、伊吹敦 [二○一四] 、金天鶴 [二○一五] などがある。

少説別義。

故目同教。又三乗一乗和合説故、華厳経中、

△□ A:問、若依此文、法華中亦説別教義、華厳経亦有同教義。何以故、法華名同教一、華厳目別教一。答、約多分義、目同別耳。 謂法華中、多説

別教義多、

同教義少。故名別教(『大正』七二、二一一中)。

随順、是等猶為仮名菩薩者是也。案云、以不信法華人、不信華厳故。反此明知、信法華人、即信華厳(『大正』七二、二一一下一二一二上)。 A B:言若有衆生不信受者、当知是人。華厳性起品云、仏子菩薩摩訶薩、無量億那由他劫、行六波羅蜜、修習道品善根。未聞此経、雖聞不信受持

🖫 高原淳尚 [一九八八] 、石井公成 [一九八七] 。

寿霊撰『指示』の全体的な引用文献に関しては、高原淳尚 [一九八八] 、金天鶴 [二〇一五] (三六)を参照

二上)とほぼ一致する。 Ct このほか、寿霊撰『指示』に「天台のいわく」(『大正』七二.二○二上)として引用された一文も、智顗撰『四教義』(『大正』四六、七二

〈 高原淳尚[一九八八]。

八九見顗師意、 四教文義、 雖似相濫 窮定義理、 良無濫失。細見其義、可授釈也。恐繁不集(『大正』七二、二二二中)。

二、二二三中一下)。

や天台教学の受容を考察するに際して、東大寺周辺の事情を踏まえる必要があるだろう。 高原淳尚[一九八八]は、 鑑真来日以前の東大寺に『法華経』を重視する傾向があったことを指摘している。今後は寿霊などによる『法華経』

年不詳]、 なお、編纂者である景戒についての詳細は明らかになっていない。出雲路修[一九九六](三一九)によると、行基の弟子とされる景静 『類聚国史』 「仏道部・還俗僧」 の条にみえる薬師寺景国 [生没年不詳] が、景戒であると推測されている。 [生没

答術 也。 自仏涅槃以来、迄于延曆六年歲次丁卯、 (中略)殖悪之因、 (『新日本古典文学大系』三〇、二六一一二六二) 報怨之果、是吾迷心。 作於福因、 而逕一千七百廿二年。 而鑑菩提、 過正像二、 是我寤懷。 而入末法。 羊僧景戒、 然日本従仏法伝適以還、 所学者、 未得天台智者之問術。 迄于**延曆六年、** 所悟者、 而逕二百卅六歲 未得神人弁者之

元暁撰『涅槃宗要』の伝来に関しては、 堀池春峰[一九七三]の「大安寺審祥師経録」を参照した。

九五 出雲路修[一九九六] (二二八)。

者耳。教迹浅深、 多過失。然天台智者禅惠、 <sup>九六</sup> 又如随時、 天台智者、 略判如是(『大正』三八、二五五下)。 問神人言、 倶通学世所重。 北立四宗会経意、 凡聖難測、 是知仏意深遠無限。 不。 神人答、 言失多得少。 而欲以四宗、 又問、 科於経旨、 成実論師、 亦以五時、 立五教、 称仏意、 限於仏意。 不。 是猶以螺酌、 神人答、 日小勝四宗、 海用管闚天

愁。 知、 又十八年己卯十一十二箇月頃、 災相先兼表、 後其実災来被也。 然景戒、 景戒之家狐鳴、 未推軒轅黃帝之陰陽術、 又時時枕螓鳴也。 次来十九年庚辰正月十二日、 未得天台智者之甚深解。 故不知免災之由、 景戒之馬死也。 而受其災、 又同月廿五日、 不推除災之術 馬死也。

『新日本古典文学大系』三〇、二九五)。

災機能としての「天台智者の甚深の解」とまさしく同質のものとなるのである」とされる。この点を踏まえると、最澄が景戒に対して天台の除災 進 [二〇一二] (一六六)によると、「最澄の護国仏教において希求された止観行の実践により成就する五神通とは、『霊異記』に認められる除 効果の関心を持たせた蓋然性は高いと言えよう。なお、「五神通」の典拠は智顗撰『小止観』(『大正』四六、四六六下)、智顗説『摩訶止観』 <sup>九、</sup>最澄撰『願文』には、「若依此願力、至六根相似位。若得五神通時、必不取自度、不証正位、不著一切」(『伝全』五付録、五)とある。冨樫 (『大正』四六、一三〇上)と考えられている(冨樫進[二〇一二](一五九―一六二)。

摘した。恐らく、南都修学中の最澄も、この影響下にあったために、天台修学を志向するようになったと見て大過なかろう。 ことは、最澄撰『願文』に出る天台用語などから窺い知ることができる。それを踏まえて、第二節 国の道忠教団との関わりについて論究することにしたい。 踏まえて、最澄が朝廷の認可を受けながら「天台法華宗」の確立に奔走する様子と、それを背後から支えた南都・興福寺の僧侶たち、あるいは東 は、最澄が入山する以前の南都において、少なからず〝天台教学〟なるものが認知されはじめており、それに傾倒する僧侶達も存在したことを指 第一節「最澄における天台修学期の再検討」においては、最澄の天台修学は比叡山に入る前から始まっていた可能性が高いことを指摘した。この 第一章では、 「天台修学による〝護国〟の企図」と題して、最澄の天台教学とその修学に基づく〝護国〟が開始された時期を考察した。まず、 「南都における天台教勢と最澄への影響」で 次章では、これらを

## 第一節 最澄と興福寺の関係性

#### はじめに

とにしたい。第一節では、 した。そのことを踏まえ第二章では、最澄の企図した天台教学に基づく〝護国〟と、それを可能とする「天台法華宗」の確立について見ていくこ 第一章では、比叡山に入る前の最澄が、すでに天台教学に関心を示しており、なおかつそれらを〝護国〟に応用しようとしていた可能性を指摘 最澄の〝護国〟とその教団の確立に際して、南都・興福寺が積極的にサポートしていたと予想される点を指摘する。

説が一般的であった「○」。 挙げられる「〇」。以上のことから、 詳]、最澄と共通の門弟を有していた広円[生没年不詳]、最澄の一切経書写を助けた聞寂[生没年不詳]に関しても大安寺と関係していた点が 七]が大安寺の僧侶だった点や「○○、最澄門下である円澄[生没年不詳]は大安寺に籍を置く僧であり、円澄の直接的な師である道忠[生没年不 従来、最澄と南都の諸宗との関係性については、大安寺との交流が注目されてきた ホュー。 その根拠として、最澄の師である行表[七二二―七九 "最澄と大安寺は密接な関係性を有しており、なおかつ最澄は大安寺で修学した後に比叡山に登った』とする

動向がほぼ記されておらず、これらの期間における最澄の動向は依然として不明なままであった。したがって、 (宝亀九(七七八)―受戒(延暦四年(七八五)までの七年間、 しかしながら、最澄が大安寺で修学を行っていたとする明確な史料は現段階で確認できない。また、最澄の伝記である『叡山大師伝』には出家 その後最澄が内供奉十禅師に補任される延暦十六年(七九七)までの十二年間の "最澄が大安寺で修行していた!

つもりはないが「○三、 最澄の比叡山に入る前後の動向については、検討する余地があると言えよう。

明らかとなった。その理由としては、最澄自身が「興福寺沙門最澄」などと自称している点をはじめ、興福寺・仁秀の弟子であったとする記述が 複数見受けられる点や、最澄門下には興福寺に籍を置く者が多いことからして、 そこで筆者が調査したところ、最澄が南都で修学していたとすれば、大安寺(三論教学)よりも興福寺(法相教学)である蓋然性が高いことが 「天台法華宗」に僧侶を提供する供給源となっていた点などが挙

点などからしても、 最澄と興福寺の密接な関係性を窺い知ることができよう。 げられる。そのほか、著名な興福寺僧たちが最澄を積極的に援助している点や、

最澄の強力な外護者であった藤原冬嗣が興福寺を氏寺としていた

ら晩年までの最澄教学を再考する大きな手立てとなると筆者は考えている。 以上の点を精査することにより、最澄の生涯の中で等閑視されてきた出家―内供奉十禅師補任までの十九年間、さらには内供奉十禅師補任後か

第 項 最澄と興福寺僧との交流

比叡山入山前における最澄の修学

まず、 最澄が比叡山に入る以前の修学について確認したい。 最澄の伝記である『叡山大師伝』 には、 以下のようにある。

師位行表のところに投じ、出家修学す。表に器骨を見、また意気を知りて、教うるに伝灯をもってし、 国分の僧闕するを補う。年二十にして、進めて具するなり(『伝全』五附録、二)「○四。 **唯識章疏等を習学せしむ。**年十五にし

年七歳、

学は同列に超え、

志は仏道を宗とす。邑の小学、

謂わく師範となし、粗く陰陽医方工巧等を練す。

年十二にして、

たのではないだろうか(詳細は後述)。以上のことを想定し、ここからは最澄が「どこで」「だれに」唯識ないし法相教学を学んだかを考察して 最澄を預け、 性を否定するわけではないが、 着けていた可能性が高いと言えよう。最澄が法相教学に関する著作を多数執筆していた記録が存することも「○六、その理解力を示す傍証となる。 興福寺の末寺が密集しており、その環境下にあった最澄が唯識を学ぶことを志願したとしても不自然ではなかろう「○ヨ。 れ」るとし、最澄が唯識を学んだという伝承を肯定的に捉えている。この指摘を勘案すれば、比叡山に登る前にはすでに精緻な唯識の素養を身に \_ ) は、 さて、筆者が疑念を抱いているのは、 傍線部のように、行表は最澄に唯識を学ばせたようである。このことはかならずしも荒唐無稽な話ではなく、もともと最澄の育った近江周辺は 「また伝記には、唯識の章疏を習学せしむ、とあり、後年の徳一との論争の際に示した唯識への理解からみて、 「唯識を学ばし」めた可能性も考慮すべきだろう「〇〇。このことが結果として表出したのが、 行表が少なからず興福寺あるいはその僧侶と交流を持つ環境に身を置いていたとすれば「○七、 唯識にまつわる高度な知識を、大安寺僧の行表が最澄に教授できたのか、という点である。 「興福寺沙門最澄」という名のりだっ 唯識の学習は充分考えら 田村晃祐 [一九八八] (一 興福寺周辺の人物に 無論その可能

最澄と興福寺・仁秀

みたい。

さて、 行表は最澄に唯識を学ばせたと想定したところで、問題となるのは「どこで」「だれに」唯識を学んだかという点であろう。この点につ 最澄が興福寺の仁秀[?─八○八]に師事していたとする説である。

貞慶撰『南都叡山戒勝劣事』(『日仏全』一〇五、一五)

いて目を引くのは、

立せしめ畢んぬ。その伝教、請文すなわち東大寺に在り。ここに知るべし、南都をもって本戒壇となし、**叡山をもって末戒壇となす云事。なに** 後に伝教、叡山の戒壇を立てんとなし、南都戒壇第九和上常詮僧都に謁して、東大寺戒壇院四角土を乞請し、叡岳の戒壇に籠りて、壇場を建

にいわんや最澄は、 興福寺所司仁秀寺主の門弟、正□において具足戒の後、大安寺に住し、その後叡山に登りて、戒壇を立つべし。このよし、官

奏の処を経るなり「○九。

重慶 『律宗図源解集』(『日仏全』一〇五、九一―九二)

寺主の門弟、 慈覚叢萌定を蒙りて、南都戒壇院第九和上常詮僧都に謁して、東大寺戒壇院四角土を乞請し、もって叡山戒壇を立つ。その請文、今東大寺に **枝山を開きて、止観院を建つ。**(中略)ここによりてまさに知るべし、叡岳はすなわち山階の別院、 在り。ここをもって東大寺戒壇を本となすことを知るべし。延暦寺戒壇は、あにこれ末にあらざるや。**なににいわんや最澄は、** 伝教慈覚等、 正倉院において具足戒を受くるの後、大安寺に住す。その後叡山に登りて、戒壇を立つるべくのよし、官奏の処を経るなり。 みなもって東大寺興福寺の門流なり。 (中略)興福寺主、仁秀門下に、 一比丘あり。号して最澄という。 北嶺はこれ南都の一門なり一〇。 延暦七年に至りて、 興福寺所司仁秀 中

『興福寺大法師等言上條々状』(『日仏全』一二四、一〇〇)

新たに奇巖を鏟す。私に別所を搆えて、本尊を安己す。しからば師は、 被りてその根源を尋ぬれば、なんぞ南都の末山に非ずや。なんぞ宣下を蒙らずや寒口口。 **奈良の末塵より出でて、ともに興福の余流を潤す。**たとい往古を歴ると

(同、一〇一)

比叡山の戒は、山階の末流なり。最澄比丘、構えるところなり。これすなわち血脈分明の承戒なり。かれまた相承するところ、謀計の教迹な 祖師と云いて所説と云うは、 ともに興福の余流を受く。すでにこれ末山の侶なり「三。 天地のごとく金石のごとし。 宗の優劣、敵対するに足らず。 (中略) 祖師最澄義真は、 山階の末塵より出で

興福寺僧綱大法師等撰『興福寺僧綱大法師等奏状』(『日仏全』一○五、一二)

は、 の礼を忘れ、本寺に褊すこと、はなはだ奇恠の事なり。必ず治罸すべけんや「三。 先蹤に重ぬ。 東金堂の行人なり。 かの叡山は、これ興福寺僧、伝法院の杣山なり。最澄乞請して、草庵を始む。また最澄は、同寺仁秀寺主の弟子なり。西塔の延修 義真は、 延修童子、糸牛丸なり。ゆえに知りぬ、 延暦寺は、 これ興福寺の根本の末寺なり。 しかして辺主僧等、

都全体に浸透していたと見て大過なかろう。 からかなり隔たった時代に著されたものであるものの、貞慶[一一五五一一二一三]の在世時には、 書』(『日仏全』一二二.二九七)、『応和宗論記並恩覚奏状』(『日仏全』一二四、 同様の記事は、 『塵添壒嚢抄』(『日仏全』一五〇、四四三)、『東大寺雑集録』(『日仏全』一二一、二九九)、『四箇大寺古今伝記拾要新 九二)等にも見受けられる。これらの記述は最澄の在世時 ″最澄は仁秀の弟子である〟という認識が南

八六)、最澄は東金堂・延修を媒介として義真と値遇したと予想できる。 が示されている。この東金堂には、最澄が作成した薬師如来が存在したという説もあることからして(『興福寺濫觴記』(『日仏全』一一九)、 蓋然性は高い と密接な関係が予想される賢璟[七一四―七九三]と修円[七七一―八三五]が また、 最澄は延暦七年(七八八)に興福寺の許可を得て「草庵」を始めたともある。このことは、 (賢璟・修円と最澄の関係については後述)。また、義真の師であった延修 [生没年不詳] 「伝法院」に関与していたことを踏まえると「四、事実であった 『叡山大師伝』の年代と一致しており、 は、 興福寺・東金堂の行人であったこと 最澄

できない。したがって、ここからは仁秀―最澄という系統を視野に入れつつ、 貞慶一人が発信源となったとは考えにくい。最澄と興福寺にまつわる記録や人間関係を把握すると、 貞慶以前の時代には、 仁秀―最澄の子弟関係に言及する記述は見られないが、この説は南都における共通認識となっていることからし 論を進めることにしたい。 仁秀―最澄子弟説を全く否定することは

ことを踏まえると「一五、 は一六 訓 興福寺沙門最澄」「古、 た形跡も注意されよう。 そこで、まず最澄が師事したとされる仁秀について確認しておく。『本朝高僧伝』(『日仏全』一〇二、一〇〇)によると、仁秀は興福寺の慈 [六九一一七七七] の弟子であり、 師・仁秀の影響によるものであったとも予想できよう。 仁秀は法相のみならず華厳にも関心を抱いていたとも考えられる。そうすると、最澄が華厳に関する知識を有していたの 「現在伝戒師前入唐求法沙門興福寺伝灯法師位最澄」「「と自称したことも納得がいく。また、仁秀が法華信仰を有して 「法相及び華厳を学」したという。また、慈訓が興福寺の玄昉、 以上述べてきたように、仁秀―最澄という師弟関係が存在したとすれば、 元興寺の良敏、 審祥から華厳を学んでいた

法華山寺 依当寺末派。 同区葛野郡山 正慶元年四月九日兵火、応安元年再興(『興福寺官務牒疏』、 田郷、 僧房四十九字、 交衆十九人、 仁秀僧正開基。 本尊薬師十一面大士、号峯堂谷堂、 『日仏全』一一九、四四一―四四二)。 中興天台延朗上人、

とも、 仁秀は法華山寺なる寺院を建立し、薬師仏を建立していたようである。直接的な根拠には乏しいが、これは最澄が比叡山に一乗止観院を創設 本尊を薬師如来としていること類似している。また、仁秀が建てた法華山寺は、 仁秀と最澄ないし天台の関係が窺われよう。その一方、同じく仁秀開基である「世継寺」は、その本尊を「釈迦仏」としている点も注意さ 「天台延朗上人」(波線部)によって 「中興」されているこ

#### △別院三箇所

れる。

世継寺 号興福寺、在世職。仁秀僧正開基。本尊釈迦仏。僧房五字 『興福寺官務牒疏』(『日仏全』一一九、 四五〇)。

共通項が見いだされる。 このことも、仁秀が法華信仰を有していたことを裏付ける傍証となろう。このように、 そのほか、 「仁秀大徳善議大徳諍」なる書物を最澄が唐に持ち込んでいることも「元、 「法華山寺」「世継寺」の例を見れば、仁秀と最澄との 何かしらの形で仁秀と関っていた

傍証となるだろう。

唯識の注釈書をしたためるほどの知識を有していたと推察されよう 三〇。さらに言えば、最澄と興福寺との交流はこの段階からすでに始まってお を受けた延暦四年(七八五)までの、およそ七年間であった可能性が高い。最澄はこの七年間の間に唯識・俱舎の知識を身に着けていたために、 なお、最澄が仁秀と師弟関係にあったと仮定して、その元で修学に励んだ期間を想定すれば、 比叡山に登ってから内供奉十禅師に補任されるまでの「三、十二年間にわたって継続していたと見られる。 出家(宝亀九年(七七八)から、東大寺で具足戒

位位記」、ならびに「一乗止観院初年度供養」「文殊堂供養」に確認できる興福寺僧侶を取りあげたい。 以下では、入山前後から内供奉十禅師補任までの最澄と興福寺の僧侶たちとの交流を考察するために、 最澄の「戒牒」と公文書である「修行入

らせ、 最澄が入ったことを証明する文書である。 まず最澄の「戒牒」と「修行入位位記」を確認したい。「戒牒」とは、 国司を経て国分寺の僧牒に編附するようにとの文書である」「三。一方、 「延暦四年四月六日に、僧綱から近江の国師に宛てて、 「修行入位位記」とは、修行する階位の一段目、 最澄の授戒を知 「修行入位」に

〇戒牒(『伝全』五附録、一〇三)

僧綱。牒近江国師今年受戒僧事。

僧最澄年二十。

近江国滋賀郡古市郷戸主正八位下三津首淨足戸口同姓廣野。黒子頸

左一。左肘折上一。

牒上件僧。以今年受戒已畢。国師承知。経於国司。編附国分寺僧帳。今以状下。牒到

奉行。

延暦四年四月六日。

威儀師明道。

従儀師常耀。

少僧都行賀。

大僧都賢璟。

威儀師乗万。

律師。

律師玄憐。

○修行入位位記(『伝全』五附録、一○三)。

僧綱。 近江国国分寺。

僧最澄(年三十臈十)今授修行入位。

延暦十年十二月二十八日。

威儀師伝灯大法師位常燿。

### 都修行伝灯大禅師位賢璟。

#### 

有延暦寺印(本按、都大僧都一人、少僧都二人、師二人也。

又按。年三十。三十字可疑。臘十。十字宜作七字)。

た。 澄の「修行入位位記」にも署名していることに加えて、興福寺の義淵[六四三―七二八]系統であり、先に見た仁秀と同系統かつ同世代であっ 「戒牒」に署名している諸師のうち、注目されるのは大僧都賢璟[七一四−七九三]と少僧都行賀[七二九−八○三]である。この二人は、最 「戒牒」と「修行入位位記」の両方に名が出るのは、賢璟・行賀のみであり、最澄は両氏の説を自著に引用していることからして(詳細は後 賢璟・行賀と最澄の間における関係性は精査する必要があるだろう。

#### 賢璟

璟における鑑真への信頼は厚く、唐招提寺へ一切経五○四八巻を納めたことも伝えられている(『本朝高僧伝』、『日仏全』一○三、三五三) が分かる。中でも注意されるのは、 大過ないだろう「三。一説によると、賢璟は鑑真から『梵網経』に基づく菩薩戒を受け、 とが確認できる。そのほか、南都・室生寺の開祖としても名高い。なお、宣教の師は義淵であることから、仁秀、行賀とも近い系統に属すること まず、賢璟について確認したい。賢璟は尾張出身の僧侶であり、 賢璟が鑑真のもとで受戒している点である。この時賢璟が受戒したのは、 興福寺・宣教[生没年不詳]に師事し、 『瑜伽論』に基づく戒を棄捨したとされる。その後も腎 弟子に興福寺三代別当・修円がいるこ 『梵網経』に基づいた菩薩戒と見て

[一九八一]、難波美緒 [二○一六])。その信頼の厚さは、 一方で、賢璟は桓武天皇からの信頼も厚く、親王時代の桓武に延寿法を行っていたことが指摘されている(佐久間竜[一九八三]、薗田香融 桓武が平安京に遷都する際に、勅命を奉じて「計画鴻基」したことからも窺えよう

さて、 賢璟におけるこれらの特徴と、 最澄の動向を比較すれば、 次のように対応していることが指摘できる。

(1)賢璟…義淵―宣教―賢璟と続く興福寺の系統に連なる。

最澄…義淵―仁秀―最澄と続く興福寺の系統に連なる可能性が高い。

②賢璟…弟子に興福寺三代別当・修円がいる。

最澄…修円は最澄を全面的に援助していた(詳細は後述)。

(3)賢璟…賢璟は、 鑑真のもとで菩薩戒を受け、 その後も経典を書写するなどの援助を続けていた。

鑑真門下の布教による天台教勢の影響を受けており「三六、後には小乗戒を捨てて、菩薩戒へ

の重要性を説いた。

⑷賢璟…桓武天皇からの信頼が厚く、平安京遷都の際も重用された。

最澄…最澄は、

が桓武天皇の護持僧となったのは、南都の仏教勢力からの支援を受けたものと予想される。 最澄…平安京に遷都してから、 桓武の内供奉十禅師に補任するなど、その信頼の厚さが見て取れる。 後にも述べるように、 まったく無名の最澄

とすれば、最澄にとって賢璟は強力な庇護者であったに違いない。 行入位位記」に署名していることを勘案すると、それ以前に遡ることができよう。 入山して数年の時期、 以上のように、賢璟と最澄の間には、偶然とは言えない共通点が看取できる。その他、 両者の交渉を示す傍証となるだろう lete。賢璟と最澄の関係がいつから始まったのかは不明だが、賢璟が延暦十○年(七九一)に最澄の「修 もしくは、 賢璟・最澄が義淵の系統にあることを考慮すると、最澄が入山する前の時点であろう。以上のことが事実である すなわち、賢璟が最澄と接点を持ったのは、 賢璟の主張を最澄が支持している箇所が見られること 少なくとも最澄が

たことが指摘されている(師茂樹 [二〇一五] (三〇二)。 に参加していることが確認できる。思想面に関していえば、 賢璟に続いて、行賀について確認したい。行賀は興福寺第二代別当であり、最澄の「戒牒」、 入唐の後、 法相学派第三祖・智周 [六六八―七二三] の弟子である如理に師事してい 「修行入位位記」への署名、 「文殊堂供養」など

当時の僧綱であったことを抜きにしても、自身と同じく天台教学・「一切皆成」に依拠する最澄を助力する意図を含んでいたことを想起させる 先駆的存在であることを示唆していると言えよう「三元。これらを踏まえると、最澄の「戒牒」「修行入位位記」に行賀が署名した理由は、行賀が を認めていた点である(富貴原章信[一九八九](二二五)。上記に述べた行賀の思想は、天台教学に基づき「一切皆成」の立場を取った最澄の 二、九八、『入唐記』『日仏全』一一四、二九三、『興福寺別当次第』『日仏全』一二四、一)三六、法相教学の「五姓各別説」について成仏説 っていたとも考えられよう。比叡山に入る以前には天台教学を学ぶ姿勢が窺えるのは、 特質すべきは、行賀が入唐して唯識と天台を学んでいた点や(『東国高僧伝』、『日仏全』一〇四、三四、 なお、行賀が唐より帰国した時期は、最澄が比叡山に入る直前の時期と重なっていることを勘案すれば、両者の関係性はこの頃からはじま 帰国直後の行賀から受けた影響だったのかもしれない 『本朝高僧伝』、『日仏全』一〇

『法華玄賛』の謬りを指摘しているが、その引証として行賀の著作を挙げている。 それらを念頭に置きつつ、最澄が行賀の著作について言及している箇所を確認したい。 最澄は『守護章』において、基[六三二―六八二]

撰

を照らすに、 慈恩はすでに恐嗟ありて、明らかに末学の輒く援拠となすを誡む。人を謗り法を謗るは、学者の深釁のみ。この近き謬を鑒みて、彼の遠き迷 念の心を開くをや。仏前に非ずして聴かば、伝釈するに由なし。また二乗の因乗、 何ぞ援拠となすに足らん。 黄紙墨字、 眼前にありといえども、 脱落を免れず。いわんや非色非心、 衣裓几案の謬、 あるいは七方便小草の謬、かくのごとき 思量の境を越え、

等の類、 閲するに、錯謬少なからず。いわんや彼の智眼を用いて、文義を決択せば、 その教繁多なり。 拠と為すに足らず(『伝全』二、三六五―三六六) 🔠 樸陽の摂釈、 杭州決釈、 翼賛、 弘賛、 救うところ捨するところ、その文一に非ず。 あに援拠となさんや。麁食所引の玄賛、 この愚眼を用い 制に随いて用うること無 て、 賛の文を披

であったと推察される。 華経玄賛決釈記』などとともに、 この箇所では、 少なくとも基撰 基撰『法華玄賛』の謬を指摘している文言として、智周[六六八ー七二三]撰『法華経玄賛摂釈』、崇俊 『法華玄賛』における「二乗の因乗、 なお、最澄が行賀撰『法華経弘賛』を参照している箇所がもう一つ見えるので、そちらも確認しておきたい。 行賀撰 『法華経弘賛』「三三が挙げられている。行賀撰『法華経弘賛』は現存しておらず、 衣裓几案の謬、あるいは七方便小草の謬、 かくのごとき等の類」の誤りを指摘する内容 詳しい内容は分らない [生没年不詳]

唯識の述記、 みて出だすがごとし。 因を行ずること能わず。 用をなし已わる。 几案と名づく。よろしきに随いて、出づる処なるがゆえなり、と。これまたしからず。法喩合せざるがゆえに。何となれば、 麁食者いわく、譬喩品に云わく、我れ身手に力あり。まさに衣裓几案をもって、舍よりこれを出だすべし。また云わく、 ことあたわず。 かしてまた狹小なり。 乗の仏知見、 ただ几案を授け、それをして自ら昇らしめ、舍より出すがごとし。下根の声聞、大乗の因を行ずることあたわず。また智慧の力による 衣裓等と名づく、と。 法苑の諸乗義、 九、 まさにこの神通を与うべし。 何んぞ経文に、しかしてこれを用いずといわん。唐国には二乗之因を許さず。ゆえに樸陽救うていわく、 無畏等を喩う。 あに用いざるや。 大因行これを名づけて門となす。正しく所行のところなるがゆえなり。二乗の因、 仏の神力を仮らずして、ただまさに仏の智慧の用を籍る。 (中略) 今この疏文、なお二の諍いあり。 無垢称経の疏、この玄賛等に依りて、二乗之因を、 何んぞ二乗之因を喩うや。譬喩品の喩の中、 あるいはいわく、唐国の疏師、摂釈を造りていわく、師相承けていわく、疏主の意に非ず、と。 かの小子門よりすることあたわずして、 元興寺 (俗名飛鳥寺) 法相宗に同じく、あい諍うことあり。 衣裓几と名づく。 しかしてこれを用いずとは、もし二乗之因といわば、已に かの中子の門にしたがうことあたわず、人手を仮らずし 案に昇ることあたわず。ただ衣襟をもって、これを裹 疏にいうがごとき、 悲智に誘わるるを、 中根の独覚、 ただ一門あり。 悲智に誘わるる 衣裓几案は、 名づけて衣裓 あるいは 一乗の

らば、すなわち摂釈の相伝、全く虚妄となし、また「しかしてこれを用いず」に相違す。弘賛の評、 を裹みて「しかして出だす」に相違す。また述記ならびに諸乗義等の文に背く。 た経文に、しかしてこれを用いず、 いまだ一定を得ず。もし経の、 ゆえに衣裓几案は、すべて用いず、と。この間の現在、 「しかしてこれを用いず」、および摂釈師師伝に依らば、 もし述記、 ならびに諸乗の義、 用不用の諍、 すなわち疏文の自ら案に昇りて出すに、これ 三紙余にして、 新翼賛、 および無垢称経疏の文に依 弘賛等、 亀鏡となすに足らず。 この文を評す諍

疏主の嗟恐、

まことにゆえあるなり(『伝全』二、四〇七―四〇九) 三四

澄・徳一の中で問題となっている。徳一が用いる基撰『法華玄賛』によると、衣裓・几案は実際に用いられたとされ、二乗はそれらの手立てによ 出す手立てとして、 たのではなく、仏の「悲智(慈悲と智慧)」を表したものであり、最後には二乗であっても仏果に至ることができると主張される。 って阿羅漢・辟支仏の果を得ることができるという。一方、最澄の引用する智周撰 ここで論点となっているのは、 はじめに衣裓・几案をもって助けようとする譬喩が説かれるが、この衣裓・几案は実際に用いられたか、 『法華経』 「譬喩品」における衣裓・几案の譬喩である。 『法華経玄賛摂釈』に基づくと、衣裓・几案は実際に用いられ 「譬喩品」では、二乗 (声聞 ・縁覚)を火宅から誘い 否かということが最

つは基撰『法華玄賛』 〔撰『法華経玄賛摂釈』を支持する興福寺系統であるが、先に見た箇所を見ても、 それらを受け、最澄は上記に挙げた二つの見解について、「今この疏文、なお二の諍いあり」としている。ここでいう「なお二の諍いあり」の を支持する「元興寺 (俗名飛鳥寺) 同法相宗」であり、 徳一の見解がこちらに近いと最澄は見なしている。もう一つは智 最澄がこちら側に賛同していることが理解できよう。

なるだろう。さて、 賀と続く系統であることからして、行賀は智周に近い解釈を支持していたと見てよかろう。以上の点から、 注目されるのは、 行賀が支持していた智周説を支持していたことが分かる。 「此間現在、 行賀の見解が基と智周のどちらに与していたか明白ではないものの、師茂樹[二〇一五](三〇二)が指摘するように、 行賀と最澄の共通項を整理すれば、次のことが指摘できる。 用不用諍、 元興寺・興福寺における見解の相違について、行賀撰『法華経弘賛』が言及する箇所を最澄が引用している点である。 新翼賛、 弘賛等評此文諍、 未得一定」 これはすなわち、 「弘賛之評、三紙余、不足為亀鏡」などという最澄の記述からも窺うことが 行賀と最澄の思想には共通するものがあったことを示す傍証と 最澄は行賀撰 『法華経弘賛』を参照し 智周. このこ

①行賀が帰国した時期は、最澄が南都(興福寺?)で修学に励んでいた時期と一致している。

②行賀は、全くの無名であった最澄の「戒牒」ならびに「修行入位位記」に署名している。

していた可能性を視野に入れれば、最澄が天台教学に触れる直接的な契機を行賀が担っていたかもしれない。 ③行賀は興福寺の二代目別当に補任しているにも関わらず、入唐後に天台教学を学び、「一切皆成」の立場を支持していた。 興福寺で最澄が修行

4)行賀の法相義は、 基撰『法華玄賛』に異論を唱える智周の説に依拠していた。最澄はそれを支持している。

うに、それら興福寺の最澄に対する興福寺のサポート体制は、修円・慈蘊等をはじめとする興福寺系僧侶たちに引き継がれていった蓋然性が高 さて、 以上に見た興福寺に属する賢璟・行賀は、 最澄との密接な関係を有しつつ、 助力する意図があったことを示唆している。 後にも触れるよ

最澄の「文殊堂供養」「根本中堂初度供養事」に見える興福寺僧

, j

一五附録、 最澄が主催 一四一)に見える興福寺僧侶について確認したい。 「文殊堂供養」 (延曆十二年(七九三)、『伝全』 五附録、 一 四 一 「根本中堂初度供養事」 (延暦十三年(七九四)、

〇一 文殊堂供養(今毘沙門堂)(『伝全』五附録、一四一)。

延曆十二(癸酉)年正月一日(壬午)檀主最澄禅師。

右方讚師行賀大僧都 (興福寺法相)。 唄常騰大法師 (興福寺)。 散華勝虞大法師 (興福寺)。

堂達善珠大法師(興福寺)。左方導師賢憬大法師(興福寺)。呪願義真大法師(山門)。

○一根本中堂初度供養事(『伝全』五附録、一四一)

延曆十三年(甲戌)九月三日(壬午)桓武天皇御願。最澄禅師施主。

上卿大納言正二位藤原朝臣小野麻呂。

奉行左大辨従三位紀朝臣佐教。

**大導師善珠大法師**(**興福寺**後任僧正)。呪願伝灯大法師如宝(薬師寺律師後任大僧都)。引頭大別当義真

賢玉(元興寺法相)。真忠(山門)。錫杖薬隆(山門)。道紹 寺**法相)**。忠惠(法隆寺**法相)**。散華護命(元興寺**法相**後任僧正)。散般(大安寺)。讃頭聞寂(大安寺**法相)**。延秀沙彌 (山門右方) 。大法師玄賓(**興福寺**鑑真和尚弟子後任僧都左方) 。堂達勤操大法師 (山門)。 (元興寺)。修円大法師(**興福寺**)。 唄師明台(東大 (山門)。

奉行二人(秦氏綱所二人依奉行賓賜赤袈裟畢)。威儀師円也 (年五十五)。従儀師賢算(年六十六)。伶人六十六人。

右法会庭上舞台□堂達勤操修円等。上舞台上。供養呪願文授與導師呪願左方別座。大法師如宝。導師右方別座。 大法師善珠。呪願師末別

故左方請仰別座。導師末別座故別座。

座。

善珠

興福寺僧侶との関係性を踏まえると、ここに記載される人物と最澄との関係についても精査する必要があるだろう。ここでは、 「根本中堂初度供養事」の両方にその名が記されるほか、最澄と密接な関係が予想される善珠、また前者に出る常騰を取り上げる「三宝。 これらを一目しても分かるように、どちらの法要においても法相、 中でも興福寺の僧侶が圧倒的な数を占めている。先に見てきたような最澄と 「文殊堂供養」、

的な態度が窺えると言えよう。以上の点から、善珠・常騰は、 方、 善珠について言えば、 常騰に関しては、 「根本中堂初度供養事」に名が出るのみでなく、 最澄の著作自体に言及はないものの、 先の賢璟・行賀と同様、 "護国』という観点から両者を眺めたとき、その密接な関係性が浮び上がる。| 最澄の上表文に賛同の意を表していることからしても、 最澄を補助する役割を担っていたと筆者は推測している。 最澄に対する好意

踏まると、智周―玄昉―善珠という系譜が想定されてきた。 まず、善珠について確認したい。善珠は玄昉[?―七四六]について唯識を学んだとされる。この玄昉は、 入唐して智周に師事していたことを

統も十分想定されよう。 ると、その思想史的な位置づけは後世の史料以外の別の材料によって判断すべきではないかと思われる」(師茂樹[二○一五](三○○)こと 智周に師事したということに関しての確実な証拠は見当たらず、むしろ玄昉入唐時には前節でとりあげた道氤の存在が大きかったことなどを考え ただし、「玄昉は入唐して智周に師事したとされており、そこから考えれば善珠も智周の教学を受け継いでいると考えられる。しかし、玄昉が 「善珠の著作に、 基 • 慧沼の論疏に対する復註が多い」(同三○一)ことを踏まえると、基─慧沼[六四八 - 七一四]─玄昉─善珠という系

統性を主張したわけではなく、法相教学について多角的な検討を加えていたことも留意しておく必要がある「三へ、この点は善珠の教学を考える上 が生じたと考えることも、 で留意しておく必要がある。 「基説を正統とする善珠がひとつひとつ異端派学説を取り上げて検証せねばならな「ハニー」くなったのだろう。 また、 興福寺内部には行賀をはじめとする智周―如理系統と、玄昉・善珠などの基―慧沼系統の間において、 無理のないことであろう」(師茂樹[二〇一五](三〇二)という見方もある「三六。このことが原因となって、善珠は とはいえ、善珠は一方的に基説の正 「思想的かつ政治的な理由で派閥

概観しつつ、筆者の見解を提示したい。 した〝慰霊〟の概念に着目すると、そこには最澄の ていた可能性が高い。 先に触れたように、最澄は智周の説を重んじつつ、基の『法華玄賛』の不備を指摘していることから、 この点を見ると、 最澄は、 善珠の重んじる基―慧沼という系譜の思想と対局にあると言えよう。 〝護国〟思想の先駆ともいうべき共通点が見出される。以下では、 智周―如理系統に近い思想を有し それらに関する先行研究を しかしながら、善珠が表明

### 名畑崇 [一九八一]

法会のために書いたものであることは明白である」とする。さらには、 えんである」と述べた上で、善珠撰『本願薬師経鈔』と最澄の関係性を以下のように論じている。 の慈に謝し、 名畑氏は、善珠が著した『本願薬師経鈔』に関して、「本書は薬師如来を本尊とする、 聖朝の大願を厳り、国家の広恩に報ずべきことを訴える。 この経疏が特定の公的な懴悔・受戒の法会に因んで作られた、と考えるゆ 「人間界の現実、 国家的な悔過、 罪悪の様相、 僧分の利を述べ、 斎会の主旨と次第をのべており、特定の 罪を懴し戒を求め、

に、 過去の罪科を愧じ、 僧分に共通の意識がはたらいていたことを示している。 人生の無常と造罪を怖れ、 持戒をすすめるのは、 景戒 『日本霊異記』 最澄 「願文」にみられるところで、 同じ時代を背景

悔 このように、善珠・最澄など僧侶の間で、 「持戒」を保つことの目的については、 特に「懴悔」「持戒」に重きを置く思想が形成されつつあったことを名畑氏は指摘する。また、 次のように述べている。 懴

難消滅と、 懴悔と持戒の功力によって七難・九横を除くのは、 九横死の摧滅が説かれていることも関連していると思う。 『薬師経』 一に疫疾・他国侵逼・自界叛逆・星宿変恠・日月薄蝕・非時風雨・過時不雨の七

は見ている。 だろう。このことは、同じく「七難」を除く〝護国〟を目指した最澄の思想と酷似しているため、善珠―最澄と続く系譜が存在したと筆者(英) つまり、善珠は「懴悔」「持戒」を保つことによって、国家に降りかかる「七難・九横」といった災いを除く効力を期待していたと言ってよい

八重樫直比古 [一九八八] (七〇一七一)

自著の中に取り入れたと予想している。 八重樫氏は、太賢[生没年不詳]撰『梵網経古釈記』の第二十一軽戒の注釈にある「勝義之孝」に「慈を以て怨に報ゆ」などとある文を、善珠が

なお、 物語る。そしてそれは先の敬白文成立の時期と大きくずれることはないのである。従って、 のことは、『五分律』長寿王父子説話をめぐって、義寂や太賢の注釈より生じる理解が、八・九世紀の交における日本でも行われ得たことを 善珠の『梵網経略抄』における第二十一軽戒の注釈は、 太賢の『古迹記』と一字一句に至るまで相違がない。全くの引き写しである。こ 敬白文の中の「以怨報怨、 怨不止。 以德報怨、 怨即

尽」との一文の解釈についても、 義寂や太賢の先に引用した注釈の中から抽出できるものと考えられる。 それは「等普親観」に立ち、 怨恨を捨

て「勝義之孝」すなわち慈悲を行えと説く格言なのであった。

た、最澄が記した「敬白文」(『伝述一心戒文』『伝全』一、五三五)に見られる「以怨報怨、怨不止。 太賢・義寂などの注釈を参考にしたものであると結論づけている(同五六―五八)。 八重樫氏は、太賢・義寂[生没年不詳]による『梵網経』第二十一軽戒の注釈が、そのままの形で善珠に取り入れられたことを指摘する。ま 以德報怨、怨即尽」の一文についても、

本郷真紹 [一九九一]

場ゆえに俗政に直接関与できない以上、彼らに許された、しかもかなり効果的な抵抗の手段は、彼らの特権とも言うべき宗教的能力を媒介と 早良の廃太子の際に縁を結んだことでのち早良の怨霊の鎮撫にあたり、ために当時の政権から重用されたのが興福寺善珠であった。僧綱の昇 して為政者の反省を促すことであったと考えられる。その能力とは、かつて自分たちと同様に僧籍にあり、平城の寺院と密接な関係を有した はないだろうか。 係者と密接なつながりが存在することからすれば、寧ろその祟りの思想を弘めたのは、 進ルートの是正がなされている中で、特例的に延暦十六年正月に僧綱最高位の僧正に直任された。 が故に非業の最後を遂げることになった早良の怨霊に異変の要因を仮託し、 (中略)いわば旧都に置き去りにされた寺院の僧侶は、一層桓武の政策に対する反感を強めたに相違ない。僧侶としての立 「鎮護の技術」 仏教の側、 を発揮することであった。おそらくは僧侶の側で 特に平城の僧侶であったと考えられるので (中略)早良の祟りについて当時の仏教関

たと予想している。そこで桓武天皇によって重用されるようになったのが、生前から早良親王と親交が深かった善珠であったという。 本郷氏は、 奈良の仏教勢力が桓武の政策に対抗し、桓武の実弟である早良親王の死を利用して、意図的に「鎮護の技術」を打ち出すようになっ

佐伯有清 [一九九四] (一三二—一四四)

べている。 僧に任じられたのも、最澄の比叡山における山林修行の実績を、早良親王の怨霊鎮謝の仏事に生かそうとしたここと関係があるに違いない」と述 ことを指摘する。その上で、「これら一連の動きは、いずれも早良親王の怨霊鎮謝のためのものであった。 佐伯氏は、延暦十六年(七九七)に起こった恠異のために、権力者たちは『金剛般若経』を転読させ、灌頂経法を行うなどの修法を行じさせた (中略) 最澄が、 この年の暮に内供奉

皇・安殿皇太子をはじめ、時の要路者たちは、仏法でもって早良親王の祟りを除去できる「新人」の僧侶の発掘に意をもちいていたに違いないの 強烈なものがあり、善珠ばかりではなく、怨霊の跳粱を鎮める修法に能力を発揮できる僧侶への期待は、はなはだ大きかったであろう。桓武天 である」と見ている。以上の点から、善珠や行表が亡くなった延暦十六年(七九七)には「仏教界における新旧の交替がはじまっていた」とし さらに、善珠に関しても「皇太子が善珠の肖像を描いた、あるいは描かせたのは、 「まさしくこの年に、最澄は、上述したように内供奉僧に選ばれたのである」と結論付けている。 異例のことに属し、それだけに早良親王の怨霊への恐怖には

て、しばらく闕員となっていたあとを受けたものと思われる」という見方も示している。 なお、善珠と同門と見られる報恩[生没年不詳]が内供奉十禅師であり、「最澄が内供奉十禅師に補任されたのは、 おそらく報恩の死によっ

大江篤 [二〇〇九]

大江氏は、興福寺と「祟り」が密接に関連していると指摘した上で、興福寺に属する善珠と最澄の関係性について以下のように述べている。

性 れているのである。 最澄の供養文には、 (一乗主義) は「怨霊」思想の展開に甚大な役割を果たしたと思われる。 他の多くの霊とともに、善珠と同じ「怨みをもって、怨みに対抗しない」という考え方にもとづいて「怨霊」供養が行わ 平安初期における「怨霊」の語りは法相宗(善珠)の思想の影響下で生成したと考えられるが、最澄の「一切衆生、悉有仏

概念を考察する上でも有意義だろう。 このことは、善珠と最澄、ひいては興福寺と最澄の関係を示すものとして重用であるとともに、最澄の想定する「一切衆生、悉有仏性」という

山田雄司 [二〇一四]

(善珠が早良親王に般若経を読んだことを踏まえると) **おそらくは、こうした「怨をもって怨に報い」るのでは怨の連鎖がとどまることなく、** 

「慈をもって怨に報い」たのなら、 怨の連鎖を断ちきることができるという思想から、怨恨を抱き連鎖を断ち切れない神霊、さらには怨霊とい

う言葉が生まれていったのではないだろうか(一三)。

90

鎖がとどまることがないため、そこからの解脱を説くというあり方に変わっていった。このあり方は最澄・空海に引き継がれ、仏教による怨霊 玄昉は呪術的手法によって「怨霊」を鎮めようとしていた。 しかし、 善珠になると、 「怨霊」に対して「怨をもって怨に報い」るのでは怨の連

鎮撫の主流となっていった(一五―一六)。

最澄は、『長講仁王般若経式』において**「恨みをもって横死した古今の霊や一切の神霊などに対して、永久に八難から離れて天上に生まれ、仏** る (一七)。 土に往生し、 法華経を聴聞して悟りを開き、得道して日本国に戻って昼夜比叡山や日本国を守護し、永久に仏法の興隆につとめるよう述べてい

華経などの護国経によって「怨霊」を得道させようとしており、より体系だっていると言える(一八)。 出させ、そればかりではなくさらには日本国の守護となるよう求めていることである。これは善珠の手法をさらに発展させたものであるが、法 ここで注目したいのは、 最澄は「怨霊」を密教的呪法により鎮めようとするのではなく、 法華経に帰依させることにより、 悪業の患いから抜け

による怨霊の解脱にあったとする指摘は、序文で述べた最澄の〝護国〟思想を考察する上で重要だろう。 山田氏の指摘は、先に見た八重樫氏や大江氏の見解と同様、 | 玄昉―善珠―最澄と続く慰霊思想を支持している。なお、最澄の目的が『法華経|

西本政統 [二〇一四]

西本氏は善珠と薬師信仰における持戒の関係について述べ、その目的は「鎮護国家」にあると指摘している。

そもそも、薬師十二大願のひとつにも挙げられるように、戒律を保つことは薬師仏に対する重要な期待のひとつと認識されていた。そのう れると理解されており、戒律を守り仏道に励むことが、当時の仏教政策においても重んじられたという。 桓武朝下に活躍した僧善珠(723~797)のあらわした玄奘訳の注釈書『本願薬師経鈔』には、とくに持戒によって鎮護国家が果たさ

そのうえで、最澄が一乗止観院に薬師如来像を建立した目的も同様であると見ている。

記されている。同時代における薬師信仰の研究においては、 『伝述一心戒文』において「年分度者」との強い結びつきがみられ、時を置かず『類聚三代格』では「鎮護国家」を造像目的とすることが明 (比叡山に最澄が建立した薬師如来像は)従来、像法転時の救済を中心としたその宗教的機能が注目を集めているが、史料上の初出である 戒律護持やこれをとおした鎮護国家との関わりが指摘されており、 根本中堂像もま

また、最澄の薬師如来像建立の意図について、次のようにも述べている。

た当初はその範疇にあったことが推測される。

から大きく外れるものではあるまい。 最澄もまた、渡海を経験したとはいえ、奈良時代の仏教に育まれたことは明らかで、根本中堂に安置された薬師如来像も、 (中略)これらを踏まえれば、 善珠が主張したような、 戒律護持をとおした鎮護国家こそ、 こうしたところ 最澄の造像意

## 図ではなかったかと思い至る。

諸々の先行研究を整理すれば以下のようになるだろう。

善珠は早良親王の怨霊を慰めるために、 朝廷から重用されていた。

なお、早良親王の怨霊説の背景には、 桓武天皇の政策に反対した南都仏教勢力、 特に興福寺が関与している可能性が高い。

善珠以外にも、

早良親王の慰霊には報恩や慈厚などの興福寺系統の僧侶が関わっていた。

玄昉までの 「怨霊」に対する慰霊は、 「怨霊」の怒りを鎮めることを目的としていたのに対し、善珠の慰霊は 「怨霊」そのものを「解脱」させ

・早良親王の「怨霊」説のみならず、川原寺で没した伊予親王・藤原吉子らの「怨霊」説も興福寺系統の僧侶が生みだした可能性が高い。

ようとするところに主眼が置かれた。最澄はそれらを発展させ、 『法華経』によって「怨霊」を成仏させることを目標とした。

った。 ・善珠撰『本願薬師経鈔』は積極的に また、 「持戒」 「懴悔」を重視する意識は最澄に継承されたと見られる。 「懴悔」 「持戒」の重要性を説くが、その目的は国家における「七難・九横」といった災いを除くことにあ

善珠が没すると同時に、 最澄は内供奉十禅師に補任した。

信仰とそれに基づく 鈔』に記されるものである。 師信仰を有しており、 以上の点から、善珠と最澄の思想は酷似する部分が多く存することが理解できよう。以下では筆者の見解を提示したい。まず最初に、 「懴悔」 特に「持戒」 この書を執筆した時期の善珠は、 「持戒」思想が、善珠―最澄と継承されたという見方も可能になるだろう。 「 懴 悔」 を重視することで国家における「七難・九横」を除こうとしていたが、これらは善珠撰『本願薬師経 「文殊堂供養」に参列するなど、最澄の交流が確認できることを踏まえれば、 最澄が「七難」を除くことを積極的に主 善珠は薬

張していることは、

そのことを予見させる「三九。

様、 たとすれば、最澄が「怨霊」の慰撫に関心を抱くようになったとしても不思議ではないだろう。 は、 また、玄昉―善珠―最澄という系譜を通じて、 最澄が「以怨報怨、怨不止。以徳報怨、怨即尽」「宮○と言及していることからも窺える。こうした「怨霊」を善珠・最澄が重視する背景に 興福寺の僧侶による「怨霊」の 〝語り〟が関与している可能性が高い。最澄が興福寺で修学に励み、興福寺僧侶が積極的に最澄を援助してい 「怨霊」に対する慰霊の形式が定まりつつあったことも指摘できよう。このことは、善珠と同

93

ワークを媒介として、 澄と興福寺の関係性、 って早良親王の祟りを除去できる「新人」の僧侶〟として最澄が内供奉十禅師に推挙されたに違いない。換言すれば、最澄は興福寺周辺のネット そのほか、最澄が内供奉十禅師に補任された根拠としても、興福寺あるいは善珠の〝護国〟思想は意味を持つ。すなわち、これまで確認した最 朝廷の支持を獲得していったと考えられる「竺」。以上が、現段階で指摘できる善珠と最澄の関係性である「竺」。 善珠をはじめ桓武天皇から信頼を得た人物(賢璟、善謝、等定など)が最澄周辺にいたことを踏まえれば「四、 ″仏法でも

列していることに加えて、最澄が朝廷に提出した上表文に賛同している点である。 とされ「四六、桓武天皇の勅命を奉じて崇福寺、 続いて、常騰について見ていきたい。常騰は興福寺永厳の弟子であり「㎜、行賀と同門になる「㎜、興福寺以外にも、大安寺、西大寺に住した 梵釈寺の別当を兼ねたという「四七。常騰と最澄の関係として注目されるのは、 以下に最澄の上表文と、それに賛同する南都の僧侶たちが提出 「文殊堂供養」に参

した「僧統表一首」を挙げる

別に二人を度せん。華厳宗に二人、天台法華宗に二人、律宗に二人、三論宗に三人、小乗成実宗を加え、 に伝うるを絶す。誠に願くは、十二律呂に準じて、年分度者の数を定め、六波羅蜜に法りて、授業諸宗の員を分かち、両曜の明に則りて、宗 沙門最澄言す。最澄聞く、一目の羅は、鳥を得ることあたわず。一両の宗、なんぞ普く汲むに足らん。いたづらに諸宗の名のみありて、業人 法相宗に三人、 小乗の倶舍宗を加え 94

ん。しかればすなわち、陛下法施の徳、ひとり古今に秀で、群生法財の用、永く塵劫に足らん。区区の至に任ぜず、謹んで奉表以聞す。威厳

延曆二十五年正月三日 沙門最澄上表す(『顕戒論縁起』所収、 『伝全』一、二九二—二九三)。

を軽犯し、伏して深く戦越す。

謹言一四八。

#### 「僧統表 一首」

準じて、年分度者の数を定め、六波羅蜜に法りて、授業諸宗の員を分かち、両曜の明に則りて、宗別に二人を度せん。それは仰ぎ惟るに無上 もって復続す。 群迷を拯う。今疇咨を垂れて、法鼓を鳴らさんと欲す。仏日まさに没せんとすを、聖戈を揮く。なかんづく、法綱殆絶するを、叡索を添へ、 生の病すでに異なれば、与うるところの薬は同じからず。有情を救わんと欲すれば、一を廃するも不可なり。ことごとくみな勧勵して、乃ち 世尊是は大医王なり。類に随いて教を設け、苦を抜き楽を与う。八万の法蔵、 伝灯大法師勝虞等言わく、今月四日、 加えて当年より始まるをもって、未来際を尽くし、歳歳度するところ、無量無表功徳の聚、總じて聖躬に集まらん。釈門の老 中納言従三位藤原朝臣内麻呂、勅を奉じて国昌寺最澄上表を賜示して云わく、誠に願くは、十二律呂に 権あり実あり。始め殊に似たりと雖も、 終はみな一揆なり。衆

延暦二十五年正月五日

誰か抃躍せざらん。

随喜歓荷の至に任ずることなからんや。謹で奉表以聞す、法師勝虞等、

誠惶誠懼。

謹言。

少僧都伝灯大法師位勝虞

少僧都伝灯大法師位常騰

### 律師伝灯大法師位如宝。

### 律師伝灯大法師位修哲

大唐留学伝灯大法師位永忠。 (『顕戒論縁起』所収、『伝全』一、二九三—二九四) |四九。

ている「五」。この時の常騰は、 た点である。師茂樹 [二〇一五] (三〇六)は次のように指摘している。 いう見方もできよう。 の提出の翌日には、 最澄の上表文には、 勝虞│≒○を筆頭に記された「僧統表」をもって「釈門老少誰不抃躍、無任随喜歓荷之至」として全面的に賛同する旨が示され 天台・華厳・法相・俱舎・律・成実の六宗それぞれに決まった人数の年分度者を配当することが希望されている。 その常騰と最澄の関連性を示す傍証として、次の二点が挙げられる。一つ目は、常騰が智周―如理系統の教学を支持してい 僧綱であることを抜きにしても、すでに何らかの形で最澄と関わりを持っていたために、最澄の上表に賛同したと なお、そ

ある如理の説に対しても肯定的だったことが考えられる。はっきりと断定することはできないが、基―慧沼系よりは智周―如理系に近いと言 近くには智周の弟子である如理の存在をみることができよう。先に述べたように常騰は智周の説を全面的に受け入れているから、その弟子で

ってもよいかと思う。

であるため「五二、 を任せたという点からして、常騰を高く評価していたことが窺い知れる。また、 挙げたように、最澄とゆかりの深い崇福寺・梵釈寺の別当を努めている点である。梵釈寺は桓武天皇が唯一設立に携わった寺院であり、その検校 る。 このことは先に見た永厳の同門である行賀と共通しており、最澄が支持していた法相学派における「一切皆成」を主張する系統とも一致してい したがって、常騰と最澄は智周―如理系統を支持している点において、教学的に近い思想を有していたことが分かるだろう。二つ目は、先に 入唐前の最澄とすでに交流があったと推測することもできよう。だとすれば、常騰が延暦十二年(七九三)に比叡山で行われた 常騰が梵釈寺別当に採用されたのは延暦二十二年(八〇三)

「文殊堂供養」に参列していたことも納得がいく。以上の点から、常騰と最澄の交流は、 最澄が比叡山に入山する前後まで遡ることができ、少な

くとも延暦二十五年までは継続していたと予想される。

光定撰『伝述一心戒文』ならびに『叡山大師伝』に見える興福寺僧

現存する史料の中で、最澄と修円の関係が見受けられるのは、 る。修円は先に述べた賢璟の弟子であり、興福寺第三代別当でもあった。また、桓武天皇の信頼が厚かったことも特筆すべきだろう「三」。さて、 撰『伝述一心戒文』ならびに『叡山大師伝』に頻繁に登場し、最澄と密接なつながりを有していたと予想されるのが修円[七七一―八三五]であ さて、上記に挙げた最澄の「戒牒」、「修行入位位記」、『文殊堂供養』、『根本中堂初度供養事』、「僧統表」には記載がないものの、光定 以下の箇所である。

①高雄山寺における講義(延暦二十一年(八〇二)

②野寺天台院における天台経疏の書写(延暦二十四年(八〇五)

③高雄山寺における灌頂(延暦二十四年(八〇五)

④最澄の大乗戒運動に反対する「六統表」への署名

## ①高雄山寺における講義(延暦二十一年(八〇二)

二十一年正月十九日をもって、善議、 高雄山寺において、天台の妙旨を講演す(『伝全』五附録、 勝猷、 奉基、 寵忍、賢玉、 安福、 八一五四。 勤操、 修円、 慈誥、 玄耀、 歳光、 道証、 光証、 観敏等十有余大徳を延

の文書を参照したとは考えにくいため、修円等の興福寺系僧侶が謝表作成に関わっていた可能性も否定できない。 その傍証として、この謝表が玄奘の文書と酷似していることが挙げられる「玉木。 される「≒≒。善議はこのとき七○歳を超えていることを踏まえると、謝表の原案については勤操、修円等の僧侶が構成したものと見てよかろう。 分かる。さらに、修円は、 これは入唐する前の最澄が行った天台教学の講義を、南都の「十有余大徳」に聞かせたというものであるが、ここに修円が加わっていることが 善議[七二九一八一二]、勤操[七五四一八二七]などとともに、最澄の講義に対する謝表を提出していることも留意 興福寺・仁秀と空有の論争を繰り広げたほどの善議が 「五七、玄奘

# ②野寺天台院における天台経疏の書写(延暦二十四年(八〇五)

に訖んぬ。 釈衆に習学せしめんと欲す。宜しく七大寺のために、七通を書写すべし。すなわち禁中の上紙を給い、図書寮を仰ぎて、書写せしめんこと已 復命して以後、国子祭酒和気朝臣弘世に勅すらく、今大唐請益受法供奉大徳最澄闍梨、将来するところの天台法文、まさに天下に流布して、 道証、 守尊、 修円、 勤操、 慈蘊、 慈完等の法師に詔し、野寺天台院において、新写の天台法文を受学披閲せしめん(『伝全』五附

録、二一)「五八。

はできないが、おそらくこれは興福寺・大安寺系統の僧侶たちが大半であったとみて大過ないだろう「エカ゚ ここでは、入唐した最澄が持ち帰った天台経疏を書写し、修円、 勤操、 慈蘊などに学ばせたとある。この三人以外の所属は不明であるため断定

## ③高雄山寺における灌頂(延暦二十四年(八〇五)

諸寺の大徳は、 の真位に登れり(『伝全』五附録、二一一二二)「六〇。 ころは、多少を論ぜず。闍梨の言に随って、みな悉く奉送すべし。 を図せしむ。また仏、 会を設備す。勅使小野朝臣岑守、諸事を検校す。勅して画工の上首等二十余人に勅召し、敬しく毘盧遮那仏像一幅、 す。宜しく諸寺の智行兼備のものを抜きて、灌頂三昧耶を受けしむべし、と。これによりて、高雄山寺において、はじめて法壇を建立し、法 また弘世は勅を奉ず。真言の秘教等、いまだこの土に伝うることを得ず。しかるに最澄闍梨は、幸にこの道を得ること、まことに国師とな 道証、 菩薩、神王像、幡五十余旒を縫造す。荘厳の調度は、内裏より出づ。また臣弘世、勅を奉けて口宣す。法会に用いると 修円、 勤操、 正能、 正秀、廣円等なり。忽ちに内侍の宣を被りて、おのおの尊師の法に竭し、金剛の宝戒を受け、灌頂 ただ国内に本無なるものを除かん。 この時勅を奉じて、簡定するところの 大曼荼羅一幅、 宝蓋一幅

は最澄をサポートする人材としてこれらの人物をあてがったのだろう。 これによると、最澄による密教の灌頂を「諸寺大徳」に受けさせることが記されており、その中に修円の名が出ている。高雄山での講義に引き 修円・勤操 ·道証 「竺が選定されている点を見ると、この三人に対する桓武天皇の信頼が特に厚かったことが分かる。 そのため、 桓武天皇

## ④最澄の大乗戒運動に反対する「六統表」への署名

後世の史料には、修円が大乗戒壇設立に大きく貢献したことが示されている「竺」。このことからしても、 批判に転じたかのように見受けられる。しかしながら、修円自身が最澄を批判した痕跡は現時点で確認できない。 心戒文』を見ても、 後に修円は、最澄撰「山家学生式」を批判した「六統表」に署名している「竺。これを一見すると、修円は「六統表」に署名したことで、 従来までの最澄に協力的な姿勢を改めたと見るのは慎重になるべきだろう。おそらく、修円などの興福寺系僧侶が「六統表」に署名したの 大僧都・護命の命令によるところが大きいと推察される「六四。 最澄を痛罵したのは護命あるいは景深[生没年不詳]の名が出るのみであり、修円の名は挙がっていない。それに加えて、 修円が「六統表」に署名したからといっ 『叡山大師伝』や光定撰『伝述

さて、①~④で確認した修円と最澄の交流についてまとめれば以下のようになる。

内部においても高い地位にあったことが分かる。 ・修円は、 最澄を援助していた可能性の高い賢璟の弟子であるとともに、 最澄と同年代であった。また、 後に興福寺別当に就任するなど、

最澄の講義に対して書かれた善議等の謝表は、修円等の興福寺僧侶が記した可能性がある。

修円は、最澄がはじめておこなった灌頂を受けている。

・修円は、桓武天皇の信頼が特に厚かったことが窺える。

修円は、最澄の行う大規模な法会には必ず出席していたようである。

修円は、野寺で天台経疏を学ぶように勅を受けている。

- 修円は、 最澄の大乗戒運動に反対する「六統表」にサインしているものの、 目立った最澄批判は行っていない。
- ・後世の史料には、修円が大乗戒壇の設立に貢献したことが記されている。

ば、 一世代上の行賀が天台教学を入唐して修学したことを踏まえれば、修円も天台教学について関心を示していたとも予想されよう。いずれにして 以上の点から、最澄と修円は入唐以前から親密な関係を有していたと見てよいだろう。最澄は南都で修学していた可能性が高いことを踏まえれ 興福寺三代目別当・修円が最澄と密接な関係を有していたことは明らかであり、修円が最澄を支援していたことは疑いない。 両者の関係は比叡山に最澄が入山する以前からはじまっていたとも考えられる。また、当時の南都では鑑真門下の天台布教が行われており、

最澄門下の首座・義真と興福寺

なるのは、以下の箇所である。 -八五八] である。まず義真は、 次に、最澄の門弟の中でも、興福寺にゆかりのある人物について確認したい。ここで取り上げるのは、義真[七八一一八三三]と光定[七七九 最澄に師事する以前に「その徒弟時代を実際に興福寺で過したようである」と指摘されている「六五。その根拠と

ものは、二十余人也。**興福寺僧義真、**大安寺僧円澄、これを首となす(『叡山大師伝』『伝全』五、 ①おおよそもろもろの弟子等、重ねて天恩悲喜交集することを蒙り、言うところを知らず。大師平居すること、門徒数百あり。 四五) 一六六。 妙義を伝うる

②賜向唐求法訳語僧義真公験一首。

治部省。

僧義真(年二十五臘一)。

九)「六七。

びて、さらに比叡の峰に登り、天台の教を鑽仰す。詔ありて最澄闍梨に特賜し、 右僧は、 東大寺伝灯法師位慈賢に就き、漢語を習う。また興福寺伝灯住位僧慈蘊に就いて、 求法のために語を訳す(『顕戒論縁起』『伝全』一、二八 法相を学び、年分の試を被り、第して得度するに及

頼できよう。さらに、時代は下るものの、義真が興福寺・延修[生没年不詳]の童子であったとする記述も複数見受けられる。 このように、義真は興福寺の僧侶であり、慈蘊「六人に就いて法相を学んでいたとある。これらは、義真在世時の記録であることからしても、信

興福寺僧綱大法師等撰『興福寺僧綱大法師等奏状』(『日仏全』一二四、一○○)

、以延暦寺可為興福寺末寺由事。

きは鳥合に及ぶ。 右の園城寺とは、 何にいわんや最澄は、我寺の所司、仁秀の門弟なり。義真は我寺の堂衆、延修の童子なり。ここに最澄義真等、 和上が教待し、草創するところなり。しかして山侶、 僅かに智証の移住に付して、末寺の間と称せしむ。猥事?ところ、動 初めは叡山に

歴るといえども、被りての根源を尋ぬれば、なんぞ南都の末山にあらずや。何ぞ宣下を蒙らずや寒「六九。 新たに奇巖を鏟し 私に別所を構いて、 本尊を安己す。 しからば師は、 奈良の末塵より出でて、ともに興福の余流を潤す。たとい往古を

興福寺僧綱大法師等撰『興福寺僧綱大法師等奏状』(『日仏全』一〇五、一二)

り。 子なり。 重ねて先蹤を思うに、 しかして辺主僧等、本末を忘れ、礼して本寺を褊すこと、はなはだ奇恠の事なり。必ず罸を治すべし「七〇。 西塔の延修とは、 かの叡山は、これ興福寺僧、伝法院の杣山なり。最澄、乞請して、始めに草庵を結す。また最澄は、同寺仁秀寺主の弟 東金堂の行人なり。 義真は、 延修の童子、 糸牛丸なり。かるがゆえに知りぬ、 延暦寺は、これ興福寺の根本の末寺な

『応和宗論記記並恩覚奏状』(『日仏全』一二四、九二)

また最澄は、興福寺所司、 童名は糸牛と名づけ、 東室に住す「七一。 仁秀寺主の門弟、 正倉院において、具足戒を受け、後に大安寺に住す。義真とは、 山階東金の堂衆、 延修の童子な

『南都叡山戒勝劣事』貞慶撰(『日仏全』一〇五、一五)。

电 なににいわんや最澄は、興福寺所司仁秀寺主の門弟なり。正□において具足戒の後、 官奏の処を経るなり。次に義真とは「も、興福寺東金堂衆、 延修の童子なり「七三の 大安寺に住して、その後叡山に登る。戒壇を立つべくの

102

寺・延秀に伴って、その修行地である比叡山に入り、最澄との交流が始まったと推定できよう。 沙弥(山門)」と同一人物であると見られ、興福寺・東金堂の「堂衆」であったと一様に記されている「セロg。以上の点を踏まえると、義真は興福 ここで義真が「童子」として仕えていた延修なる人物は、先に挙げた『根本中堂初度供養事』(『伝全』五附録、 四 に記載される「延秀

述べている。この指摘は、 辺には、義真と親しくしていた空海[七七四―八三五]の門弟である真泰[生没年不詳]や、興福寺の別当であり最澄と関連が深かった修円が住 していた。これについて、薗田香融[一九八一](六四)は「円修の室生入住は、 と指摘されている「七五。 さらに、義真と興福寺との関係で興味深いのが、室生寺の存在である。室生寺は先に述べた興福寺・賢璟の創建とされ、 中でも、義真門下であり比叡山から排撃された円修がこの室生寺に移住している点は注意されよう「せべ。当時の室生寺近 興福寺僧と最澄・義真ら「天台法華宗」との密接な関係性を示す傍証となるだろう。 真泰の庇護を頼って行われたものと考えられないだろうか」と 「興福寺別院」である

興福寺の出身である形跡は見られないが、受戒に際しては興福寺僧侶が携わっていたようである。 続いて、最澄の重要な門弟の一人であり、最澄の伝記である『伝述一心戒文』を著した光定と興福寺の関係についても確認したい。光定自身が

律師を、 尊証師となす。 僧都伝灯大法師位長慧律師を、戒尊証師となす。東大寺伝灯大法師位肆開律師を、戒尊証師となす。興福寺少僧都伝灯大法師位修円律師を、 弘仁三年四月十一日、 戒羯磨師となす。 戒尊証師となす(『伝全』一、五三〇—五三一) | t+s 興福寺伝灯大法師位安叡律師を、 招提寺大僧都伝灯大法師位豊安律師を、 東大寺戒壇院において、具足戒を受く。東大寺伝灯大法師位奉宝律師を、戒和尚となす。東大寺伝灯大法師位景深律師 戒尊証師となす。 戒教授師となす。招提寺伝灯大法師位慧元律師を、 招提寺伝灯大法師位安琳律師を、戒尊証師となす。菅原寺伝灯大法師位勝照 戒尊証師となす。 興福寺大 戒

しくしていたことが確認できるが、これらの人物が光定の授戒と関係している点は留意されよう。 これを見ると、三人の興福寺僧侶が関係していることが分かる。このうち、 興福寺の修円[七七一一八三五]と長慧[生没年不詳]

## ・『伝述一心戒文』(『伝全』一、五二九)

重ねて大師は山階、 らしむ。一夜の間 泰演大徳「せべ・明福大徳、 (弘仁三年)同年九月、渡海の願を果たさんがために、住吉大神の為奉に一万灯を供し、大乗を読みて、先師に随い、種種の願を修す。また 彼の室に宿して、還りて平安城に入る(『伝全』一、五二九、最初の行頭にある()は筆者が加えた)「七九。 維摩会に入る。長慧律大徳は、大師を導びきて食堂に参じ、 まのあたりに大師と交わる。彼はこの弟子、これは彼の師と交わるなり。泰演大徳は、先師を導びきて西大寺に入 藤綱中納言は、 大師を礼して、食堂に入らしむ。

流が存したことを想起させる。さて、光定が興福寺について言及するのはもう一箇所見て取れる。 たことや、後に見る同門の修円が最澄と交流していたことを踏まえると(詳細は後述)、明福が最澄を敬っていることも納得できよう。 興福寺・賢璟の弟子である「八」。これも先に見たように、賢璟が最澄の戒牒、修行入位、 三年(八一二)前後には最澄と親しい間柄であったことが右記から見て取れよう。また、明福[生没年不詳]も注意される。 食堂に導いている点や、 この記事には、最澄と光定は共に興福寺・維摩会に参列していた様子が描かれている。注目されるのは、維摩会に訪れた最澄を興福寺・長慧が 後には大乗戒運動に反対の意思を表明した「六統表」(弘仁十年(八一九)に連名している人物である「八〇。しかしながら、少なくとも弘仁 泰演・明福と最澄の関係を「彼はこの弟子、これは彼の師と交わる」と光定が評した背後には、 勝虞の弟子・泰演、 賢璟の弟子・明福が 「彼此弟子、此彼の師と交わる」とある点であろう。長慧は、 『文殊堂供養』、『根本中堂初度供養事』に関わってい 最澄と興福寺系統の僧侶たちとの密接な交 明福は、先に述べた 光定の受戒に携わ 以上の点

と、彼寺の義解大徳、義延大徳と、法師光定は共に高義の旨を論ず。天台の奥義は、法相宗より秀でて、論議の高名を山階寺に得たり(『伝 弘仁四年六月、三密を修行す。普賢観念を息まず、天台の深義を先師に習う。 全』一、五三〇)「八三。 先師のあとに随い、 山階寺に参ず(興福寺なり)。藤原故左大臣

八二六])と義延、光定が「共に高義旨を論ず」とあるのは、おそらく何かしらの法会に参加したことを示すものだろう。 光定は、弘仁四年(八一三)にも最澄とともに興福寺(山階寺)へと向かったと記している。この時、 「藤原故左大臣」(藤原冬嗣 [七七五—

れ、弟子の光定による記述である点からしても、その信頼度は高い。 で興福寺の僧侶達に手厚く迎え入れられた点は留意されよう。この最澄に対する待遇は、長年に渡る興福寺と最澄との交流を表していると見ら 以上にのべてきたように、光定は最澄とともに興福寺をたびたび訪れていたことが窺える。特に、最澄が興福寺・維摩会に参列しており、そこ

#### 「天台法華宗」 の年分度者と興福寺

いる割合が圧倒的に多い点である。最澄撰『天台法華宗年分得度学生帳』(『伝全』一、二五〇―二五三)を元に数えると、以下のようになる。 は、 る最澄の上表に端を発する。この年分度者制度では、各宗につき年間二人の僧侶が登録することを許された。それを受けて、「天台法華宗」で 最後に、「天台法華宗」の年分度者と興福寺について言及したい。年分度者という制度は、先にも見たように、延暦二十五年(八○六)におけ 「止観業」「遮那業」の二枠が与えられている。注目すべきは、「天台法華宗」の新たな年分度者に選定される人物達が、興福寺に所属して

| 第                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ?              | ?      | .2                  | 一乗沙弥弘円                                  | 止観業 | 司上        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------|---------------------|-----------------------------------------|-----|-----------|
| 株                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ?              | ?      |                     | 一乗沙弥弘眞                                  | 遮那業 | 弘仁十年      |
| 業         僧名         師主         所属           遮那業         光成         比叡山最澄         興福寺           遮那業         光仁         比叡山最澄         2           遮那業         光智         不知師主         西大寺           遮那業         光岩         不知師主         四大寺           上観業         光定         2         2           上観業         光度         不知師主         四大寺           上観業         光度         不知師主         四大寺           上観業         光度         不知師主         興福寺           上観業         光度         本知師於田         興福寺           上観業         徳門         本ののの         東福寺           上観業         一角         主報和財産         東衛寺           上観業         一角         主報知財産         東福寺           上観業         一角         主報知財産         東福寺           上銀工         上銀加財産         東福寺         上銀山土観院         大安寺に対荷的中間(円澄の)器         興福寺           上銀工         一角のの名         上銀川最澄         東福寺         東福寺           上銀工         1         上銀山最澄         東海寺           連続         一角のの名         上銀川土銀院         大田田土銀院         上銀山土銀院           上銀工         1         大田田土銀                                                                                                                                                       | ·›             | 比叡山止観院 | 比叡山最澄               | 一乗沙弥與勝                                  | 止観業 | 司上        |
| 業         僧名         師主         所属           遮那業         光成         比叡山最澄         興福寺           遮那業         光仁         比叡山最澄         2           遮那業         光台         不知師主         西大寺           連那業         光台         不知師主         四人寺           上観業         光台         不知師主         四大寺           上観業         光度         不知師主         四大寺           上観業         光度         不知師主         四大寺           上観業         光度         不知師主         興福寺           上観業         代園         律師永忠         大安寺に打衛位曽中修(円澄の)器         興福寺           上観業         徳門         上館如山最澄         興福寺           上観業         一月         上館如山最澄         興福寺           上観業         一月         上館如山最澄         興福寺           上銀業         一月         上館如最澄         興福寺           上銀業         一月         上館如最澄         興福寺           近期業         一月         上館如最澄         現福寺           近期業         一月         上館如最澄         東海寺           近期業         一長の小寺         2         現福寺           近期         一長の小寺         大安小寺         現福寺           上館         一乗沙弥                                                                                                                                                          | ·›             | 比叡山止観院 | 比叡山最澄               | 一乗沙弥興善                                  | 遮那業 | 弘仁九年      |
| 株                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | .>             | 比叡山止観院 | 比叡山最澄               | 一乗沙弥道紹                                  | 止観業 | 司上        |
| 業         僧名         師主         所属           透期業         光成         比叡山最澄         興福寺           透期業         光仁         比叡山最澄         2           透期業         光信         不知師主         西大寺           远期業         光信         不知師主         7           上観業         光点         不知師主         7           上観業         光秀         不知師主         7           企期業         代売         2         7           上観業         代売         2         7           上観業         代売         2         7           上観業         代売         2         7           上観業         代売         2         2           上観業         代資         2         2           上観業         円倉         2         2           上観業         円倉         2         2           上観業         円倉         2         2           上観業         円倉         2         2           上額業         1世紀         2         2           上額業         1世紀         2         2           上額業         1世紀         2         2           上額業         1年                                                                                                                                                                                                                  | ?              | 比叡山止観院 | 比叡山最澄               | 一乗沙弥道叡                                  | 遮那業 | 弘仁八年      |
| 業         僧名         師主         所属           短期業         光元         比叡山最澄         興福寺           短期業         光仁         比叡山最澄         西大寺           短期業         光智         不知師主         西大寺           近期業         光忠         2         元與寺           上観業         光忠         不知師主         西大寺           上観業         光春         不知師主         西大寺           上観業         光春         不知師主         西大寺           上観業         光春         本師修円         興福寺           上観業         徳月         比叡山最澄         大安寺に対満位曽円修(円/200)部         興福寺           近期業         円貞         大安寺に対満位曽円修(円/200)部         興福寺           近期業         円貞         比叡山最澄         興福寺           近期業         円貞         比叡山最澄         興福寺           近期業         円倉         比叡山最澄         興福寺           近期業         円信         比叡山最澄         興福寺           近期業         円信         比叡山最澄         興福寺           近期業         円信         比叡山最澄         興福寺           近期業         一種・         上銀山最澄         興福寺           近期業         一種・         上銀山最澄         興福寺           近期業                                                                                                                                                        | <b>嶶老母不不住山</b> | 未入寺    | 比叡山最澄               | 田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田 | 止観業 | 司上        |
| 業         僧名         助主         所属           速期業         光戒         比叡山最澄         興福寺           速期業         光仁         比叡山最澄         見福寺           速期業         光铅         不知師主         四大寺           远期業         光忠         7、知師主         7.興寺           止観業         光忠         7、知師主         四大寺           上観業         光帝         不知師主         四大寺           上観業         光帝         不知師主         四大寺           上観業         光帝         不知師主         四大寺           上観業         光帝         不知師告         四大寺           遊那業         徳盾         上館小康         大安寺に打満位管円修(円)添り器         興福寺           近期業         田倉         上館山最澄         東福寺           近期業         田倉         上館山最澄         東福寺           近期業         田倉         上館山最澄         興福寺           上観         田倉         上館山最澄         興福寺           上観         田倉         上館山最澄         興福寺           上観         田倉         上館山最澄         東福寺           上観         田倉         上館         大安山最澄           上銀         田倉         東福寺           上額         田倉寺         東福寺                                                                                                                                                                  | 不住山·別勅法相宗略奪    | 未知人寺   | ?                   | 正見                                      | 遮那業 | 弘仁七年      |
| 業         僧名         師主         所属           速那業         光式         比叡山最澄         興福寺           速那業         光仁         比叡山最澄         西大寺           速那業         光岩         不知師主         西大寺           上観業         光忠         ?         元與寺           上観業         光密         不知師主         西大寺           上観業         光旁         不知師主         西大寺           上観業         光旁         不知師主         西大寺           上観業         光旁         不知師主         西大寺           上観業         代南         本知時と         大安寺(太川清位曽円修(円澄)の誤         興福寺           上観業         円貞         1、飲み         大安寺(太川清位曽円修(円澄)の誤         興福寺           上観業         円貞         1、飲み山最澄         興福寺           上観業         円貞         1、飲山最澄         興福寺           上観業         円貞         上飲山最澄         興福寺           上観報業         円倉         上飲山最澄         興福寺                                                                                                                                                          | 館              |        | 比叡山最澄               | 一乗沙弥玄慧                                  | 止観業 | 司上        |
| 業         僧名         師主         所属           速那業         光式         比叡山最澄         興福寺           速那業         光仁         比叡山最澄         西大寺           速那業         光智         不知師主         西大寺           上観業         光忠         1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>不住山</b>     | 興福寺    |                     | 道慧                                      | 遮那業 | 弘仁六年      |
| 業         僧名         師主         所属           遮那業         光戒         比叡山最澄         興福寺           遮那業         光仁         比叡山最澄         7           遮那業         光智         不知師主         西大寺           上観業         光忠         ?         元與寺           上観業         光患         不知師主         西大寺           上観業         光毒         不知師主         西大寺           遊那業         行風         律師修円         興福寺           上観業         待角         上銀小最澄         大安寺伝灯満位曽円修(円澄の)部         興福寺           上観業         待角         大安寺伝灯満位曽円修(円澄の)部         興福寺           上観業         待月         上銀小最澄         興福寺           上観業         待月         上銀山最澄         興福寺           上銀業         行風         上銀山最澄         興福寺           遊那業         伊貞         主教         大安寺伝灯満位曽円修門澄の部         興福寺           透那業         円貞         上銀山最澄         興福寺           透那業         円貞         上銀山最澄         興福寺           透那業         円貞         上銀山最澄         興福寺           透那業         一月         上銀山最澄         興福寺           透那業         一月         上銀山最澄         興福寺                                                                                                                                                         | 館              | 興福寺    | 比叡山最澄               | 田介                                      | 止観業 | 司上        |
| 業         僧名         師主         所属           速那業         光成         比叡山最澄         興福寺           速那業         光信         比叡山最澄         7           速那業         光智         不知師主         西大寺           上観業         光忠         ?         月典寺           上観業         光忠         不知師主         2           上観業         光忠         不知師主         西大寺           上観業         光寿         不知師主         西大寺           上観業         光寿         不知師主         興福寺           遊那業         活動         本師修円         興福寺           遊那業         徳貞         比叡山最澄         大安寺(口)         大安寺           遊那業         徳貞         比叡山最澄         大安寺(口)         興福寺           遊那業         徳貞         比叡山最澄         大安寺           上銀業         徳貞         比叡山最澄         大安寺           上銀業         徳貞         比叡山最澄         大安寺           上銀書         徳貞         比叡山最澄         大安寺           上銀業         徳貞         比叡山最澄         大安寺           上銀業         徳貞         大安寺         大安寺           上銀業         徳貞         大安寺         大安寺           上銀書         一                                                                                                                                                                   | 不住山·自移高雄家      | 興福寺    | 比叡山最澄               | 田高                                      | 遮那業 | 弘仁五年      |
| 業         僧名         師主         所属           遮那業         光戒         比叡山最澄         興福寺           遮那業         光仁         比叡山最澄         2           遮那業         光智         不知師主         西大寺           上観業         光忠         ?         四大寺           上観業         光忠         ?         2           上観業         光島         本知師主         四大寺           上観業         光寿         不知師主         西大寺           上観業         光寿         本知師主         興福寺           上観業         元勇         律師後円         大安寺に灯満位曽円修(円澄の)         興福寺           上観業         徳月         比叡山最澄         大安寺に灯満位曽円修(円澄の)         興福寺           近期業         徳月         大安寺に灯満位曽円修(円澄の)         興福寺           近期業         徳月         大安寺に灯満位曽円修(円澄の)         興福寺           近期業         徳月         大安寺に灯満位曽円修(円澄の)         興福寺           近期業         一月         本安寺に灯満位曽円修り         興福寺                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 館              | 興福寺    | 比叡山最澄               | 田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田田 | 止観業 | 司上        |
| 業         僧名         師主         所属         所属           速那業         光戒         比叡山最澄         興福寺         養老母不           远那業         光仁         比叡山最澄         四大寺         沙遊修行           远那業         光台         不知師主         西大寺         法相宗略           近朝業         光台         ?         死知師主         2         死去           上朝業         光台         作叡山最澄         ?         在山田報等         法相宗略           上朝業         光寿         不知師主         西大寺         法相宗略           近朝業         光寿         不知師主         西大寺         法相宗略           近朝業         光寿         本知師四年         東福寺         任山           近朝業         信角         推師永忠         大安寺に利満位曽円修(円澄の課         東福寺         不住山           近朝業         徳月         大安寺に利満位曽円修(円澄の課         興福寺         在山           近期業         徳月         大安寺に利満位曽円修(円澄の課         興福寺         在山           近期業         徳月         大安寺に利満位曽円修(円澄の課         担山                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 不住山·別勅法相宗略奪    | 興福寺    | ٠٠                  | 円貞                                      | 遮那業 | 弘仁四年      |
| 業         僧名         師主         所属         一月属         一月風         一月風 | 住山             | 興福寺    | 大安寺伝灯満位曽円修(円澄の誤字か?) | 高田                                      | 止観業 | 司上        |
| 業         僧名         師主         所属         所属           遮那業         光成         比叡山最澄         興福寺         養者母不           遮那業         光仁         比叡山最澄         四大寺         透極行           遮那業         光智         不知師主         西大寺         法相宗略           遮那業         光法         不知師主         元興寺         法相宗略           止観業         光定         比叡山最澄         ?         在山           上観業         光寿         不知師主         西大寺         法相宗略           遊郡業         光寿         不知師主         西大寺         法相宗略           遊郡業         光寿         不知師主         西大寺         法相宗略           上観業         光寿         不知師主         西大寺         法相宗略           上観業         行風         律師修円         興福寺         住山           上観業         仁風         律師永忠         大安寺         在山                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 不住山            | 興福寺    | 比叡山最澄               | 領風                                      | 遮那業 | 弘仁三年      |
| 業         僧名         師主         所属         不月属           遮那業         光元         比叡山最澄         興福寺         巻書母不           遮那業         光行         比叡山最澄         西大寺         法相宗略           遮那業         光岩         不知師主         元興寺         法相宗略           上観業         光定         比叡山最澄         ?         死去           上観業         光き         不知師主         西大寺         法相宗略           上観業         光寺         不知師主         西大寺         法相宗略           上観業         光寺         不知師主         西大寺         法相宗略           遊那業         徳善         本知師告         西大寺         法相宗略           近期業         徳善         本知師告         西大田宗略         法相宗略           近期業         徳善         本知師告         西大田宗略         法相宗略                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 不住山            | 大安寺    | 律師永忠                | 仁風                                      | 止観業 | 司上        |
| 業         僧名         師主         所属         所属           遮那業         光成         比叡山最澄         具編字         養者母不           遮那業         光仁         比叡山最澄         西大寺         法相宗略           遮那業         光智         不知師主         西大寺         法相宗略           近期業         光忠         ?         双频         元與寺         法相宗略           上観業         光き         不知師主         西大寺         法相宗略           上観業         光秀         不知師主         西大寺         法相宗略           上観業         光秀         不知師主         西大寺         法相宗略                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 館              | 興福寺    | 律師修円                | 德善                                      | 遮那業 | 弘仁二年      |
| 業         僧名         師主         所属           遮那業         光元         比叡山最澄         興福寺         卷老母不           遮那業         光仁         比叡山最澄         四大寺         法相宗略           遮那業         光智         不知師主         元興寺         法相宗略           止観業         光定         比叡山最澄         2         死去           上観業         光善         不知師主         四大寺         法相宗略                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 法相宗略奪          | 興福寺    | 不知師主                | 光秀                                      | 止観業 | 司上        |
| 業     僧名     師主     所属       速那業     光元     比叡山最澄     興福寺     養老母不       遮那業     光行     比叡山最澄     豆     一般修行       遮那業     光智     不知師主     西大寺     法相宗略       遮那業     光忠     不知師主     五興寺     法相宗略       止観業     光定     比叡山最澄     2     死去       止観業     光定     比叡山最澄     2     在山                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 法相宗略奪          | 西大寺    | 不知師主                | 光善                                      | 止観業 | 司上        |
| 業         僧名         師主         所属           遮那業         光成         比叡山最澄         興福寺         養老母不           遮那業         光仁         比叡山最澄         ?         巡遊修行           遮那業         光智         不知師主         西大寺         法相宗略           止観業         光忠         ?         死去                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 館              | ?      | 比叡山最澄               | 光定                                      | 止観業 | 司上        |
| 業     僧名     師主     所属       速那業     光戒     比叡山最澄     興福寺     養老母不       遮那業     光智     比叡山最澄     2     巡遊修行       遮那業     光智     不知師主     西大寺     法相宗略       遮那業     光法     不知師主     元興寺     法相宗略                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 死去             | ?      |                     | 光時                                      | 止観業 | 大同二年—大同五年 |
| 業     僧名     師主     所属       遮那業光元     比叡山最澄     興福寺     養老母不       遮那業光管     大知師主     西大寺     法相宗略                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 法相宗略奪          | 元興寺    | 不知師主                | 光法                                      | 遮那業 | 司上        |
| 業     僧名     師主     所属       遮那業光元     比叡山最澄 <b>興福寺</b> 養老母不       遮那業光元     比叡山最澄     ?     逆遊修行                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 法相宗略奪          | 西大寺    | 不知師主                | 光智                                      | 遮那業 | 司上        |
| 業 僧名 師主 所属 · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 巡遊修行不住山        | .?     | 比叡山最澄               | 光仁                                      | 遮那業 | 司上        |
| 僧名 師主 所属                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>薇老母不不住山</b> | 興福寺    | 比叡山最澄               | 光戒                                      | 遮那業 | 大同二年—弘仁九年 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 住山の是非          | 所属     | 師主                  | 僧名                                      | 滌   | 期間        |

頃の最澄は、光定を引き連れて興福寺において論議を行ったことが示されているが(『伝全』一、五三〇、六〇三)、これも「法相宗略奪」に抗 年に著された最澄撰『依憑集』の序文(『伝全』三、三四三―三四四)からも看取できる。 議する類のものであった蓋然性が高い。なお、この時期を境として、最澄は南都の法相勢力に対して批判する方向に転化していることは、弘仁七 度僧である。 く。この「一乗沙弥」とは、「一乗沙弥という肩書で得度しているが、受戒していない者」 ところが、弘仁六年を見ると、僧名に「一乗沙弥」という名がつけられており、 これは、 長らく「法相宗略奪」され、 「天台法華宗」の人員が確保できなかったことに対する最澄の苦肉の策と言えよう。 「所属」についても「比叡山止観院」が加わるようになってい (田村晃祐 [一九八八] (一一〇)を指し、いわば私 弘仁六年

解できよう。 いずれにせよ、最澄撰『天台法華宗年分得度学生帳』を見れば、大同年間から弘仁年間にかけての最澄と興福寺がいかに深い関係にあったか理 を確保する必要にかられたと筆者は予想している。詳細は別稿を期したい「八四、 しかしながら、 「法相宗略奪」 の問題が引き金となって、 最澄は弘仁九年頃から大乗戒運動を始動させ、 東国における次世代の〝菩

第二項 最澄と興福寺の中間に位置する左大臣・藤原冬嗣

え、最澄と興福寺を繋ぐ媒介者として、藤原冬嗣が重要な位置を占めていたことも見逃すことはできない。藤原冬嗣は、藤原北家を代表する内麻 を踏まえると、最澄が桓武天皇の側近である内供奉十禅師に補任された背景には、興福寺の僧侶による推挙があったと見てよかろう。それに加 最澄は興福寺で修学した可能性が高く、たびたび興福寺を訪れていた点が確認された。また、興福寺僧侶たちが桓武天皇の信頼を得ていたこと

呂の息子であり、藤原氏の族長でもあった(虎尾達哉[二○二○])。その後、事実的な太政官の最高位である左大臣にまで上り詰めたことでも

①冬嗣の家系と桓武天皇

知られる。さて、冬嗣と最澄の関係を示す事項として注目されるのは以下の点である。

②冬嗣と興福寺

③冬嗣と最澄の関係性

①冬嗣の家系と桓武天皇

目されるのは、この永継が、後に桓武天皇の女官となっている点である。すなわち、冬嗣は桓武天皇の継息子に当たるのである。さらに、冬嗣と しても、「嵯峨朝後半期の冬嗣政権の下、やがて冬嗣、緒嗣に次ぐナンバー3の地位を占めるにいたる」人物であった(虎尾達哉[二○二○] ともに最澄を支えた良岑安世[七八五─八三○]は、永継と桓武天皇の間に生まれた子である。したがって、冬嗣の義弟にあたる。この安世に関 まず、①について確認したい。冬嗣は、藤原北家の出身であり、藤原内麻呂[七五六-八一二]と百済永継[生没年不詳]の間に生まれた。注

(二七)。

原百川[生没年不詳]、藤原小黒麻呂[生没年不詳]などの藤原氏系統の人物達も、 ○]なども系統は異なるもののすべて藤原氏の出自である(西本昌弘[二○一九]「藤原氏略系図」参照)。なお、 その他、 桓武の夫人となった藤原吉子 [?-八〇七]、藤原小屎 [生没年不詳]、 藤原旅子 [七五九—七八八] 、藤原乙牟漏 桓武天皇の政権運営に携わった人物であったことが確認でき 藤原種継 [?—七八五]、藤 [七六〇一七九

る

都することへの謝礼、 される。桓武天皇は、 た上で、その大恩への最後の恩賞として、そして衰退してもなお藤原氏が特別であることを公表する意図」があったとされている(中村みどり [二〇一四])。この指摘を踏まえても、 (一三○─一三一、一五○─一六一)、相次ぐ天災を鎮めるために登用した多くは興福寺出身の善珠、玄賓、賢璟、善謝等であった。 また、桓武天皇は延暦十二年(七九三)に「皇親女子の婚制に対する大幅な緩和を行っ」ており、その背景には「藤原氏の功である長岡京を棄 仏教勢力への規制ならびに三論学派・法相学派における〝空有の論争〟の停止を試みているものの(佐伯有清[一九九四 並びに桓武天皇擁立と即位の実現に関して恩のある藤原氏が、今後の皇親政権樹立の構想に伴い衰退していくことを見越し 桓武天皇が藤原氏を強く意識していたことが窺えよう。それに加えて、桓武天皇と興福寺の関係も注意

父である内麻呂の妻・永継は、 勢力からの脱却が遷都の目的の一つだったとすれば(村尾次郎[一九八七])、旧来の僧侶たちの陰謀を桓武天皇がたやすく受容したとは考えに 篤[二○○九])。しかしながら、平城京から去った桓武天皇と、南都に残された僧侶たちとの接点はそれほど明確になっていない。 藤原氏を媒介として、 小黒麻呂[生没年不詳]、藤原内麻呂[七五六―八一二]等も桓武天皇の政権運営に携わった人物である。これらの点を勘案すれば、桓武天皇は 七八八]、藤原乙牟漏[七六○─七九○]なども、すべて藤原氏の出自である。また、 なお、桓武天皇が興福寺僧を重用した背景には、 あくまで筆者の推論であるが、桓武天皇と旧来の僧侶たちの間を取り持ったのが藤原氏であった可能性も視野に入れるべきだろう。冬嗣の 興福寺の僧侶に対する信頼を高めていったと見て大過なかろう。 後に桓武のもとに嫁いでおり、そのほか藤原吉子 [?—八〇七] 、藤原小屎 [生没年不詳] 、 ″恕霊″ 説を吹聴した南都の僧侶たちの陰謀が想定されている(本郷真紹[一九九一]、大江 藤原種継 [?—七八五] 、藤原百川 冬嗣に関しても、 この延長線上に位置していると指摘でき [生没年不詳]、 藤原旅子 [七五九-南都の仏教

る。

証左となりうる。 七七]・智顗[五三八―五九八]が含まれていたことは特筆すべき点だろう。これには冬嗣の天台信仰、あるいは聖徳太子慧思後身説を受容した 九年にかけてのことである」(虎尾達哉[二○二○](一○五)とされるように、南円堂を建立した冬嗣は名実ともに藤原氏の族長にふさわしい うである。(小野佳代[二○一六])。この八人の中には、法相学派の祖である玄奘をはじめとして、真言五祖ならびに天台の慧思[五一五─五 きる。この時、「冬嗣が事実上の廟堂首班として国政の最高指導者の責務を果たすようになるのは、すでに述べたように弘仁七年(八一六)から 人物であった。ここに冬嗣と興福寺の密接な関係を読み取ることができよう。なお、この南円堂には当初八人の祖師たちが板壁に描かれていたよ さて、冬嗣個人と興福寺の関係としては、父である内麻呂を供養するため、興福寺に南円堂(弘仁八年(八一七)を建立していることが指摘で

たと予想されよう。興福寺から目立った最澄批判が出ていない背景には、以上のような最澄を擁護する冬嗣の動きが関係していたともとらえられ 派遣し」たことも注目される。修円は先にも述べたように最澄との関係が深かったことを踏まえると、 また、虎尾達哉[二○二○](一○六)が指摘するように、「弘仁八年(八一七)の六月には、興福寺僧修円を大和国宇陀の室生山龍穴神社に 冬嗣は、 修円・最澄の媒介となる存在だっ

る。

小野佳代 [二〇一六] より転載

(A) (S) (D) (A) (D) (

図2 創建当初の南円堂祖師画の配置

③冬嗣と最澄の関係性

虎尾達哉[二〇二〇](二一三一二一四)は、最澄と冬嗣の交流について以下のように述べている。

最澄は、冬嗣に対して、弘仁三年(八一二)年に「最澄が翌月高雄山寺(のちの神護寺)で空海から胎蔵界結縁灌頂をうけることを述べた上 「灌頂に必要な法具を取りそろえるのが難しいので、援助していただきたい」と申し出ている(「藤原臣に与うる灌頂の資具を乞うの

嵯峨側近にして、時の右大臣内麻呂の子息であった冬嗣はまことに心強い外護であったことだろう。

この間に培われた最澄の冬嗣に対する信頼度は、光定撰『伝述一心戒文』の記述に見て取れる。 のぼることが可能となる「八五。 暦二十五年(八○六)には、最澄と冬嗣の父・内麻呂との親近性が確認できる点を踏まえると、最澄と冬嗣の交流についてはそれ以前にまでさか 虎尾氏の指摘するように、最澄と冬嗣の関係性がはじまったのは、少なくとも「弘仁三年(八一二)」以前に設定できよう。これに加えて、延 なお、その関係性の下限は、最澄が亡くなる弘仁一三年(八二二)までのおよそ二十年間に渡ると見てよかろう。

道なり(『伝全』一、六四〇一六四一)「八六。 納言兼右近衛大将良峰朝臣安世、現にあり、従二位行大納言守春宮坊伝藤原朝臣三守、故参議従四位上兼守右大辨行陸奥出羽按察使伴宿禰国 中に道心なし。また云わく、御願興隆は四賢臣に憑くべし。その四賢臣とは、 最澄法師云わく、桓武天皇御願の宗を建立し、被りて二師を弘むを被らば、道は人を弘め、人は道を弘むなり。道心の中に衣食あり。 故贈正一位左大臣兼行左近衛大将藤原朝臣冬嗣、 故贈従二位行大 衣食の

最澄の信頼度が見て取れる。 この「四賢人」は、 ここでは、桓武天皇が願った「天台法華宗」を興隆させるという「御願」を達成するために、「四賢臣に憑」くように最澄が指示したとある。 冬嗣、安世、三守[七八五−八四○]と、延暦寺俗別当・伴国道[七六八−八二八]を指すが、これをみても、 同様の記述は『叡山大師伝』(『伝全』五附録、 四六)にも看取できる。 冬嗣に対する

上記の人物達は最澄の要望を叶えるために、 「山修山学表」を著して朝廷に提出したようである。

じく後生後代の伝灯を知りて、先師の本願を捨てず。山修山学表をもって、謹んで聖朝に奏す(『叡山大師伝』『伝全』五附録、 時の右大臣従二位藤原朝臣、 中納言従三位良峰朝臣、 権中納言従三位藤原朝臣、 右中辨従五位上大伴宿彌、 共に尋ぬ。 先帝、 先皇の高蹤、 四 — — 四 同

この記事を見れば、 最澄と同様に冬嗣も最澄を信頼していたことは明らかだろう「八八。さて、改めて、 冬嗣について指摘した点をまとめること

にしたい。

11) 一八七。

- 1 冬嗣の家系と桓武天皇 当たる点である。 冬嗣が最澄あるいは「天台法華宗」を擁護した背景には、 冬嗣とその家系は、 桓武天皇と深く関係していることが明らかである。注目されるのは、冬嗣が桓武天皇の継息子に 桓武天皇がそれらを尊重していたことが挙げられよう。
- 2 れない。 冬嗣と興福寺 を取り持っていたことも示唆される。興福寺から最澄への批判が目立たなかったのも、最澄を庇護した冬嗣の存在が背後にあったからかもし に堂を建立できるだけの権力を持っていたことの証左となろう。なお、冬嗣が建てた南円堂の板壁には慧思・智顗が描かれていた点からして 冬嗣の天台信仰を垣間見ることができる。その他、 冬嗣は、父である内麻呂を供養するために興福寺に南円堂を建立している。このことは、興福寺が藤原氏の氏寺であり、そこ 冬嗣は後の興福寺別当・修円ともかかわったことからして、興福寺僧侶と最澄との間
- 3 したことの他に、 冬嗣と最澄の関係性 最澄が亡くなる弘仁十三年までのおよそ二十年間に渡って継続していたようである。 内麻呂が最澄を貴んだことも関係している可能性が高い。それに対して、最澄も冬嗣を大変信頼していたようである。 両者の関係がはじまったのは、 冬嗣の父・内麻呂による最澄擁護を加味すると、 最澄を冬嗣が擁護したのは、 延暦二十五年 (八○六) まで遡ること 桓武天皇が最澄を擁護

冬嗣は南円堂を建立するなど、興福寺にもゆかりがあったことを踏まえれば、冬嗣は修円をはじめとした興福寺の僧侶と日頃から交流していたと 以上の点から、最澄と冬嗣は非常に親しい関係にあり、それは桓武天皇や父・内麻呂から継承したものであったと推察される。それに加えて、

しても不自然ではない。興福寺から目立った最澄批判が行われていないのは、最澄を擁護した冬嗣の存在が背後にあったためであろう。

小結

を考察した。要点を述べれば以下のようである。 最後に、これまで指摘したことを整理したい。まず、 「最澄と興福寺僧との交流」では、最澄と興福寺あるいはそこに属する僧侶たちの関係性

◇比叡山入山前における最澄の修学

すことも納得できる。 の支院が多数存在したことを踏まえると、奈良で法相教学を学んでいたとしても不自然でない。そう仮定すれば、 従来、最澄は大安寺で修学をしたとされてきたが、師である行表が最澄に対して唯識を学ばせたとあることや、最澄の生まれた地域には興福寺 最澄が 「興福寺沙門最澄」と号

◇最澄と興福寺・仁秀

仁秀について入山前から学んでいた可能性が高いことを指摘した。後に指摘したように、 最澄が南都で法相教学を修学していたとして、「どこで」・「だれに」学んでいたのかを検討したところ、 最澄は、北寺系(興福寺)法相教学を指示している点 後世の史料にあるように、 興福寺・

北寺出身の興福寺僧侶とも交流していた形跡が窺えることを踏まえると、仁秀を師とする説は信頼するに足る。

# ◇最澄の「戒牒」「修行入位位記」に見える興福寺僧

りていないにもかかわらず、 交流を持っていたために、 力した修円も賢璟門下である点は注目される。一方、行賀は、二代目興福寺別当であり、 流していたことも予想される。これらの点は、桓武と最澄、あるいは鑑真門下と最澄の関係性を考察する上でも重要だろう。また、後に最澄に助 の中で行賀の著作を引証としている点からしても、天台教学を学んでいた行賀に注目していたと見られる。 たほか、平安遷都の際には勅命を受けて事前調査に加わっていることから窺える。また、賢璟は鑑真から菩薩戒を受けており、それらの人物と交 ここでは、興福寺・賢璟、行賀と最澄の関係について論じた。賢璟が桓武からの信頼を得ていたことは、親王時代の桓武のために延寿法を行っ 最澄が「修行入位位記」を授けられたことも納得できよう。 「戒牒」 「修行入位位記」に書名するなどして最澄を助力していた可能性が高い。これが正しければ、 鑑真系統とは別に天台教学を学んでいた。 以上の二名は、 興福寺修学中の最澄と 年齢と法﨟が足 最澄は、

# ◇最澄の「文殊堂供養」「根本中堂初度供養事」に見える興福寺僧

きる。 なる。 所は見当たらないが、 ていたことや、善珠―最澄という "慰霊" ここでは、「文殊堂供養」「根本中堂初度供養事」に見える興福寺僧・善珠、 思想面では、 一方、常騰に関しては、 智周―如理系統の法相教学を常騰が信奉していた形跡が見られ、 善珠の『慰霊』と、 「文殊堂供養」 の系譜を踏まえると、最澄が内供奉十禅師に補任される背景には、 最澄の護国思想については、 「根本中堂初度供養事」への書名のみならず、最澄の上表文に賛同する旨を表している点が重要と 酷似する点があることを指摘した。また、善珠が桓武天皇からの信頼を得 常騰に注目した。最澄が自著の中で善珠について言及している箇 この系統を支持する最澄と一致しており、 善珠の推挙があったという見方もで 最澄とゆかりのあ

◇光定撰『伝述一心戒文』ならびに『叡山大師伝』に見える興福寺僧

四つを挙げることができる。修円は、 疏の書写(延暦二十四年(八○五)、③高雄山寺における灌頂 密接なつながりが予想されると指摘した。その理由としては、 ここで取り上げたのは、興福寺・賢璟の弟子、修円である。修円は、 師である賢璟が最澄を助力していたことを引き継ぎ、献身的なサポートを行っていたと想定される。 ①高雄山寺における講義(延暦二十一年(八〇二)、②野寺天台院における天台経 (延暦二十四年(八○五)、④最澄の大乗戒運動に反対する「六統表」への署名の 光定撰『伝述一心戒文』ならびに『叡山大師伝』に頻繁に登場し、

#### ◇最澄の門弟と興福寺

たことが想定され、 相を学んでいる点、 いた可能性も否定できない。 て論じた。前者の義真は、 ここでは、 「最澄門下の首座・義真と興福寺」と「天台法華宗」の年分度者と興福寺」の二つの項目に大別し、最澄門下と興福寺の関係につい そのコミュニティを通じて最澄と知り合ったと見て大過なかろう。なお、最澄と義真の出会いに関しても、 興福寺・東金堂の行者であった延秀の童子であった点などである。これらを踏まえると、義真は興福寺と深い関係を持ってい 最澄の後を継いで座主になった人物である。注目されるのは、 その所属が興福寺である点や、興福寺・慈蘊について法 興福寺が関係して

するに至ったと推察される。 指摘した。 他方、「「天台法華宗」の年分度者と興福寺」では、 しかしながら、 、弘仁六年を境に興福寺、 西大寺などから門弟供給が停止したために、後の〝大乗戒運動〟 「天台法華宗」の新たな年分度者の供給源として、興福寺が大きく貢献していた可能性を ″三一権実論争』へと展開

ついて論じた。概要をまとめれば以下のようになる。

## ①冬嗣の家系と桓武天皇

際して、氏寺である興福寺の僧侶を〝慰霊〟に役立てるように桓武天皇に促したと見られる。桓武天皇の継息子に当たる冬嗣も、 藤原氏が南都の興福寺系統の僧侶たちを使って、 桓武天皇にさまざまな怨霊説を吹聴した可能性が高いことを指摘した。また、 それらの延長線 藤原氏はそれに

#### ②冬嗣と興福寺

上にあったと推定できよう。

澄批判が出ていないのは、 た点である。 冬嗣は、父・内麻呂を供養するため、 このことは、 冬嗣が少なからず天台教学に関心を抱いていたことの傍証となろう。これを踏まえると、興福寺から目立った天台・最 天台側を冬嗣が擁護したからであるという見方もできる。 興福寺に南円堂を建立している。特筆すべきは、この南円堂に天台学派の慧思・智顗の像が安置されてい

### ③ 冬嗣と最澄の関係

を擁護するに至ったと予想される。 大師伝』の記述から明らかである。両者の関係がいつごろ始まったのかは不明だが、おそらく冬嗣の父・内麻呂のころからであったと推察されよ 最澄が冬嗣を信頼していたことは、光定撰『伝述一心戒文』の記述から看取できる。 政権の実質的なトップである左大臣・冬嗣は、継父である桓武天皇の天台擁護の意志を継ぎつつ、 また、冬嗣に関しても、 藤原家の氏寺とする興福寺出身である最澄 最澄を信頼していることは

寺とその周辺の人物たちと最澄の交流を精査しなおしつつ、検討を進める必要がある。 とができたのだろう。 ていたことが明白となる。 以上の点から、最澄は興福寺ネットワークともいうべきコミュニティと、それと密接に関わっていた左大臣・藤原冬嗣らの多大なる援護を受け なお、 これらの支援があったからこそ、 最澄が登用された目的としては、 最澄は全くの無名僧から内供奉十禅師に推挙され、 桓武天皇が望んだ ″怨霊″ からの " 護 国 にあったことは疑いない。 その後も朝廷の信頼を掴み取るこ

宀 佐伯有清[一九九四](一四九)、師茂樹[二○一五](四一五―四一六、三五四等)。

○○『伝全』一、二一四。

師茂樹 [二〇一五] (四一五)、田村晃祐 [一九八八] (四一)、佐伯有清 [一九九四] (一四九—一五〇)等。

「○□ たとえば、佐伯有清[一九九四](四六)は、「おそらく最澄は、延暦二年(七八三)には、平城京に出かけ、師主である行表の本寺、大安

寺において、東大寺で受戒するための修行に励んでいたに違いない」と指摘している。

学に関する著作が見受けられないことや、そもそも三論教学について言及すること自体が少ないことは、自身の修学状況を反映しているのかもし が大安寺に居したのは非常に短期間であったと予想される。最澄は法相教学に関する著作を多数残していたことに比べて などによると、最澄は延暦四年(七八五)四月に具足戒を受けた後、大安寺に止住し、同年七月に比叡山に登ったとされる。これを見ると、最澄 「○□後世の史料であるが、貞慶撰『南都叡山戒勝劣事』(『日仏全』一○五、一五)、重慶『律宗圖源解集』(『日仏全』一○五、九一―九二) (詳細は後述)、三論教

知意気、教以伝灯、 令習学唯識章疏等。 年十五、 補国分僧闕。 年二十、進具也(『伝全』五附録、二)。

○□ 年七歳、学超同列、志宗仏道。邑小学、謂為師範、粗練陰陽医方工巧等。年十二、投近江大国師伝灯法師位行表所、

出家修学。

表見器骨、

亦

くは、行基[六六八-七四九]、天武天皇[?-六八六]、義淵[六四三-七二八]、良弁[六八九-七七三]、善珠[七二三-七九七]、慈訓 [六九一―七七七]、勝虞[七三二―八一一]、行賀[七二九―八〇三]、宣教[生没年不詳・義淵門下・弟子に賢璟等がいる]、常騰 (『日仏全』一一九所収、嘉吉元年(一四四一)製作)によると、この時代の近江には興福寺の末寺が八十五箇所存在したという。そのうちの多 ○π このとき行表が最澄に唯識を学ばせた背景には、当時の近江国周辺に広がっていた興福寺勢力との繋がりが予想される。 -八一五]などの著名な僧侶ならびに天皇による創建である。特徴的なのは、上記のほとんどの僧侶が興福寺系統の学問を修めている点である。 『興福寺官務牒疏』

はあくまで筆者の推測に過ぎないが、 行表は興福寺で受戒し、 近江国分寺に住していたことを踏まえると、上記に挙げた興福寺の影響下にあったと推測することも可能だろう。 最澄が近江の出身である点、 行表と興福寺が関係していた点を見ると、得度の時点から最澄は唯識を研鑽す これ

る意図があったとも考えられる。

ほとんど見いだせないため、さほど深い知識は有していなかったと見るのが隠当だろうか。 れる。また、目録全体を通して、三論教学に関する著作が見られない点も留意されよう。最澄が三論教学について言及する箇所は全著作を通じて 意識同異集』(一卷八紙)、『法宗法師仏性法爾諍』(一卷)、『慈恩玄賛略鈔出』(一卷二十八紙)、『法相宗化城品諍』、『基公糅釈文』 (一卷十八紙) など、主に基撰『法華玄賛』に関する注釈が多く見て取れる。他にも、 『因明眼等必為他用私記』(一卷)がある点も注目されよう。これらの著作は、最澄の真撰である保証はないものの、 五一)を例に挙げれば、 最澄著作の目録(『伝全』五所収)には、 『玄賛釈方便抄』(一卷七紙)、『基公釈壽量品鈔』(一卷十五紙)、『慈恩玄賛等中抄出』(一卷十二紙)、『心 法相教学に関連するものが多数見て取れる。たとえば、『伝教大師御撰述目録』(『伝全』五附 因明に関する著作(『因明論義疏目録』 法相教学との親近性が窺わ (一卷二紙)、

t 行表は興福寺で得度している(『伝全』一、二一三―二一四)。

ている。 佐伯有清 [一九九三] 「最澄の上表文の典拠」では、最澄の上表文が玄奘の文章から強く影響を受けていることを指摘し、 以下のように述べ

的な関係をあらためて問い質してみることが、次の課題となるであろう。 最澄は、 玄奘が訳出した『成唯識論』などを習学することによって、僧としての道を歩みはじめたのであった。そこで唐僧玄奘と最澄の思想

本稿でも述べるように、最澄は興福寺と密接な関係を有していることを踏まえると、玄奘の文書を最澄がよく学んでいたことも納得できるだろ

う。

电

経官奏之処也(『日仏全』一〇五、

五.。

斯当知、 □○ 慈覚義真蒙勅定、 伝教慈覚等、皆以東大寺興福寺之門流也。 叡岳則山階之別院、 豈是非末哉。 謁南都戒壇院第九和上常詮僧都、 何況最澄者、 北嶺是南都之一門也重慶(『律宗圖源解集』、 興福寺所司仁秀寺主門弟、 (中略) **興福寺主、仁秀門下、** 乞請東大寺戒壇院四角土、以立叡山戒壇。其請文、今在東大寺。 於正倉院受具足戒之後、 『日仏全』一〇五、九一一九二)。 有一比丘。号日最澄。至延暦七年、 住大安寺。 其後登叡山、 可立戒壇之由、 開日枝山、 爰知東大寺戒壇為本。 建止観院。 経官奏之処也。 (中略) 延暦 由 中

 $\overset{\bigcirc}{\circ}$ 於奈良之末塵、 何況最澄者、 **俱潤興福之余流。**縦雖歷往古、被尋其根源、 我寺所司、 仁秀門弟也。 義真者我寺堂衆、 寧非南都末山。 延修童子也。 爰最澄義真等、 何不蒙宣下矣〈『興福寺大法師等言上條々状』、 初昇叡山、 新鏟奇巖。 私構別所、 安己本尊。 『日仏全』 一二四、 然者師、 出

対。 比叡山戒、 (中略) 祖師最澄義真、 山階末流。 最澄比丘、 出於山階之末塵、 所構也。 **倶受興福之余流**。 此則血脈分明之承戒也。 既是末山之侶也 彼亦相承、 (同、一〇一)。 謀計之教迹也。 云祖師云所説、 如天地如金石。 宗之優劣、 不足敵

師等撰(『興福寺僧綱大法師等奏状』、『日仏全』一〇五、一二)。 者、 延修童子、糸牛丸也。故知、延曆寺者、 重先蹤。 彼叡山者、是興福寺僧、 伝法院杣山也。 是興福寺之根本之末寺也。 最澄乞請、 始草庵。 而辺主僧等、 又最澄者、 同寺仁秀寺主之弟子也。 忘本末礼、 編於本寺、 甚奇恠事也。 西塔之延修者、 必可治罸矣興福寺僧綱大法 東金堂之行人也。

都、 <u>一</u>四 資延賓已講、 『興福寺流記』 資空晴僧都、 (『日仏全』一二三、二五) 故僧正修円僧都、 伝法興隆也」。 「○伝法院門徒、 法相宗新羅智鳳凰習縁、 義淵僧正弟子宣教大法師、 資賢璟大僧都、 資明福僧

□五 『東国高僧伝』(『日仏全』一○四、一四―一五)。

□☆ 最澄は行表に華厳を学んだとされてきたが、行表が華厳を学んでいたという記述は見当たらない。これも行表が晩年大安寺に住していたこと

七『伝全』五、五九一。

から類推した説であろう。

□ 『園城寺文書』一、二二○。

が示されている。これは『天台霞標』にある「仁秀大徳善議大徳諍」と同様の書物である可能性が高い。 二九 最澄撰『顕戒論縁起』(『伝全』一、二六八)「大唐明州向台州天台山牒一首」には、「本国大徳諍論両巻」を最澄が天台山に持参したこと と論争を繰り広げたことが挙げられよう(富貴原章信[一九八九](二○三−二○五)。なお、富貴原氏は仁秀の対論者について慶俊[七八二− 八〇六]を挙げているが、『天台霞標』などの文に当てはまるのであれば善議とするのが隠当だろう。 その傍証として、仁秀が三論学派の人物

わゆる「唯識三年俱舎八年」の修学を行っていたとは考えにくい。やはり、これらの学識は比叡山入山以前に培われたものであろう。 三〇 最澄は内供奉十禅師に補任した後、一乗止観院にて法華十講、 高雄山寺において法華会などを行ったのち、入唐している。この期間中に、

たとするのが自然だろう。 内供奉十禅師補任に関しても、無名の最澄が突然朝廷の目にとまったとは考えにくく、興福寺などの大寺院とその僧侶たちのサポートがあっ

三三 田村晃祐[一九八八](一八)。

三三勝野隆広[二〇〇六]。

『招提千歳伝記』(『日仏全』一〇五、三五〇)では、 「大蔵四千余巻」を納めたとあり、 若干数に異なりがある。

『本朝高僧伝』(『日仏全』一〇三、三五三)には、 「璟有公才、善天文地理、奉勅共行、 計画鴻基」とある。

## 三、英亮[二〇二〇(二)]。

最澄が『守護章』の中で賢璟(尾張の大僧都)の説を引用している箇所は以下のとおりである。

不爾。彼所立四教、不極成故。弾曰、 異性障等十障、得十地。準此等文、明知、地前四十心位、猶是凡夫、猶是退位、於六塵境、顛倒忘念、何名聖位。若是蔵通別菩薩、 **麁食者曰、又釈摩訶衍論云、伏闡提不信障、得十信位、伏外道著我障、得十住位、** 足帰信。此論者、大安寺戒明法師、 (伝全二、二七七一二七八)。 其義理相違本論故。姚興在秦、 去天應年中、自唐将来、 真諦在梁。秦代筏提訳、 汝引釈摩訶衍論、不足為誠証。何者、翻訳不分明故。隋唐諸目録、 尾張大僧都、 已同梁家論。 為伝検勘日、 若正義論者、従秦以降、 伏声聞畏苦障、得十行位、 已勘成偽論。 至唐開元、目録不載。 汝何以疑論輒遮華厳住。 不載見録故。其真言字、不相似梵字 伏縁覚捨心障、 疏師不引。是以、不 此亦一愚失耳 得十回向位、 非円教者 断

意されるのは、南都における『釈摩訶衍論』の扱いを巡っては、 の説に依拠して打破することが窺える。この点は、南都の論争と最澄・徳一の間におけるなんらかの隔絶を示す傍証となろう。 とが分かる。賢璟・戒明[生没年不詳]の論争が行われたのは最澄が入唐する以前であるため、南都修学中に最澄はそれを知ったと言えよう。注 (松本信道[一九九四])。しかしながら、 賢璟は、大安寺の戒明[生没年不詳]が請来した『釈摩訶衍論』を偽撰であると断定していたが、最澄はこの説を用いて徳一を弾破しているこ 上記に示したところでは徳一(法相)が『釈摩訶衍論』を支持しており、 真撰とするのが三論学派であり、偽撰と断定するのが法相学派である点である 最澄 (天台) がそれを賢璟

う。 任 なお、最澄は宝亀九年(七七八)に出家していることから、行賀の帰国時期と一致している。 (『日仏全』一二三、 『興福寺別当次第』(『日仏全』一二四、一)にしたがえば、行賀が帰国した時期は延暦二年(七八三)頃になる。しかしながら、 七一)によると、行賀は、宝亀十年(七八〇)に律師補任しているため、 帰国した時期はこれ以前に設定できるだろ

台義広作義疏、 後学法相専弘彼宗」とあるため、行賀が興福寺別当に赴任する前後には、 天台を推す学派が形成されていた可能性もある。 だとすれ

= 佐伯有清[一九九四](一○四−一○六)によって、最澄の 「修行入位位記」に関してその不可解な点が指摘されている。

興福寺が最澄を擁護することも納得がいくだろう。

齢は二十六歳、 低限必要であったかもしれない。 ところである。年齢と法﨟を実際より増やしているのに何か事情があるとすれば、それは修行入位の位を授けるのに法﨟十年という年数が最 「位記」で、 法﨟は七年でなければならないからである。 もっとも問題となるのは、 最澄の年齢を三十歳とし、法﨟を十年としているところである。延暦十年 (中略) やはり一番問題になるのは、 年齢で四歳、 法﨟で三年のくい違いがある (七九一) の最澄の年

る者があらわれた結果のことであったであろう。 いずれにしても、 最澄が比叡山に籠ってから六年にして、 最澄の山林修行ぶりが高く評価され、 修行入位の僧位を授けるよう僧綱へ推挙す

このように、 最澄が優遇されていたとすれば、僧綱である賢璟・行賀が絡んでいた可能性を視野に入れるべきだろう。

これを踏まえると、 代的な隔たりがあるように推察される。その間を繋ぐ役割を担ったのが、 いう見方もできよう。 三以前、 南都では鑑真門下によって天台教勢が強まっていた可能性を指摘したが 現段階で確認できる署名者六人のうち四人が鑑真ないし天台教学と関りがあったことになる。 なお、 最澄の「修行入位位記に署名していた等定に関しても、 賢璟・善謝・行賀などの興福寺系統でありつつ鑑真にゆかりのあったと **英** 鑑真との関係が指摘されている 亮 [二〇二〇(二)] 、最澄と鑑真門下の間にはなお時 (西口順子 [一九七九])。

心 三三慈恩既有恐嗟、 越思量境、 而色而心、 明誡末学輒為援拠。 開一念心。 非仏前聴、 謗人謗法、学者深釁耳。 伝釈無由。 又二乗因乗、 鑒斯近謬、 衣裓几案謬、 照彼遠迷、 或七方便小草謬、 何足援拠。 黄紙墨字、 如是等類、 雖有眼前、 其教繁多。 不免脱落。 樸陽摂釈、 杭州決

引 釈、 不足為拠(『伝全』二、三六五—三六六)。 弘賛、 所救所捨、 其文非一。用此愚眼、 披閲賛文、 錯謬不少。況用彼智眼、 決択文義、豈為援拠。 麁食所引玄賛、 随制無用。 上下所

正』五五、一一三八下)「法華弘賛十二卷行賀述」、『注進法相宗章疏』(『大正』五五、一一四〇中)「 同経弘賛十三卷或廿五卷行賀」。 『唐域伝統目録』「同経弘賛十卷 [法華経弘賛] (或十五卷。本生行賀撰) 」 (『大正』五五、一一四九下) 参照。 『法相宗章疏』(『大

因。 昇案出、裹之而出、 云而不用之、故衣裓几案、 寺 之、若言二乗之因、 誘、 紙余、不足為亀鏡。 (俗名飛鳥寺) 同法相宗、 応与之神通。 不仮仏神力、但応籍仏智慧之用。如彼中子不能従門、不仮人手、但授几案、令其自昇、従舍而出。 名衣裓几案。 麁食者曰、 譬喩品云、我身手有力。当以衣裓几案、従舍出之。復云、唯有一門。 随宜、 如彼小子不能従門、 已為用已。何経文、云而不用之。唐国不許二乗之因。故樸陽救曰、悲智所誘、名衣裓等。 又背述記、并諸乗義等文。若依述記、并諸乗義、及無垢称経疏文、則摂釈相伝、 疏主嗟恐、 出処故。此亦不爾。 都不用。 有相諍。 良有以也(『伝全』二、四〇七―四〇九)。 此間現在、 或依唯識述記、法苑諸乗義、 不能昇案。但以衣襟、裹之而出。豈不用耶。或云、唐国疏師、 法喻不合故。何者、 用不用諍、 新翼賛、 衣裓几案、 弘賛等、評此文諍、 無垢称経疏、 喻一乗仏知見、力、無畏等。 此玄賛等、二乗之因、 而復狹小。大因行名之為門。正所行処故。二乗之因、悲智所 未得一定。若依経而不用之、 全為虚妄、亦復相違而不用之。弘賛之評、 造摂釈云、 下根声聞、不能行大乗之因。亦不能因智慧 名衣裓几。如疏曰、 何喻二乗之因。 (中略) 今此疏文、尚有二諍。元興 師相承云、 及摂釈師師伝、 譬喩品喩之中、而不用 非疏主之意。又経文、 中根独覚、不能行一乗 則相違疏文自

いるが、両者の間には明確な根拠を得られないため本稿では除外した。なお、 TEM 玄賓 [七三四· 一八一八」に関しては、 山林修行者である点、また桓武天皇の信頼が厚かった点が特徴的である。 他に「法相」と名のつく人物に関しても、ここでは省略した。 これらの点は最澄と類似して

□☆ 曾根正人[二○○○](七一―七二)も同様の見解を示している。

ゼ 曾根正人 [二○○○] (七二)。

上島享 [二〇〇二] (二四〇)、末木文美士 [一九九三] (一四三)、曾根正人[二〇〇〇] (七一一七二)

〇一)、『七難消滅鎮国頌』(『伝全』四、三一五―三一八)、光定撰『伝述一心戒文』(『伝全』一、五三五―五三七)などが挙げられる。 一三九たとえば、 『山家学生式』(『伝全』一、一九)、 『顕戒論』(『伝全』一、一二六)、『長講仁王般若経会式』(『伝全』四、二九八、  $\equiv$ 

| E||○ 善珠「爰興福寺沙門善珠殊含悲、出迎灑淚、礼仏訖之後、 遙契遙言前世残業、今来成害、此生絶讐、更勿結怨」(『扶桑略記』延暦十六年

(七九七) 正月十六日条)。

経、贈救彼霊之苦也。 (二八八一二八九)。 勧率知識、 仮官勢非理為政得悪報縁 挙皇太子、 鳴呼鄙哉、古丸。用于狐借虎皮之勢、 臣百官, (中略) 天皇信悲、以延曆十五年三月朔七日、 皆悉加入其知識也。天皇勧請善珠大德、 非理為政、受悪報者、不睠因果之賤心、 為講師、 始召経師四人、為古麿、 請施皎僧頭、 為読師。 太甚也。 奉写法華経一部。 非無因果也 於平城宮野寺、 充経六万九千三百八十四 (出雲路修 [一九九六] 備大法会、 為講読件

仏位。 敬白同法宏勝霊、 徳報怨怨即尽、莫恨長夜夢裏事。可信法性真如境。我今拔済二霊苦、速証無上安隠楽。願得消除七難苦、二霊倶令修一円行、 奉為二霊、 新書写一乗妙法蓮華経開講供養、 及以同法命延霊、 乃至一切怨恨霊、 種種福相資、二霊倶成仏(『伝述一心戒文』『伝全』一、五三五)。 諦聴般若甚深法、 五蘊皆空、 何用恨。 三科十二四諦空、 以無所得無礙 同登一乗実車而令遊 以怨報怨怨不止。

武天皇に推挙した可能性も惹起される。 する天皇の子として転生する神秘的な僧、 十九縁にも看取される。 「呪術」能力を評価していた可能性が高い。このことに加えて、善珠と最澄の共通点を踏まえると、 善珠が早良天皇の慰霊によって、桓武天皇から信任を得ていたことはほぼ間違いない。このことは、 山口敦史[二○一一](二七)が、「説話における善珠像には、死者の霊を鎮魂する呪術の使い手としての側面と、敬慕 という性格が存在することがわかる」と指摘するように、 桓武天皇が善珠を信頼した理由としては、そ 新たな内部奉十禅師として善珠が最澄を桓 景戒撰『日本霊異記』下巻三十五縁・三

でなく、 | 三| 最澄が内供奉十禅師に補任した背景については諸説あるものの、 梵釈寺との関係も視野に入れるべきだと考えている。 詳細は別稿を期したい。 統一的な見解は出されていない。筆者としては、 興福寺のバックアップだけ

連なる太賢撰『梵網経古迹記』の受容史として検討する価値はあるだろう。 は、ほとんど使用されなかったようである」(大谷由香[二○一八])ことや、本稿で確認した善珠と最澄の関係性を踏まえると、善珠─最澄と 考えられる」と疑問視されている。しかしながら、「法相宗をはじめ、南都では『古迹記』は元来注目が薄く、流入当時に善珠が使用した以外に □□ ちなみに、善珠撰『梵網経略抄』に所引の太賢撰『梵網経古釈記』から最澄が示唆を受けた可能性も指摘されている(福士慈稔[二○一 〕)。この点に関しては、大谷由香 [二○一八] が「最澄はむしろ善珠を通ずることなく『古迹記』を閲覧し、自身の論に組み込んでいったと

生没年代からして永厳の弟子と見るのが隠当だろう。 「四四凝然[一二四○−一三二一]撰『五教章通路記』(『日仏全』九、一九四)には、常騰が玄昉の弟子であり、永厳と同門と記されているが、

罒 『本朝高僧伝』(『日仏全』一○二、一○三)。

集録』 『塵添壒囊鈔』『日仏全』一五〇、三五七、『五教章通路記』『日仏全』一〇、一四〇、 『日仏全』一二一、二九〇)等。 『僧綱補任』『日仏全』一二三、七六、 『東大寺雑

四七 『本朝高僧伝』『日仏全』一〇二、一〇三)。

宗。 「四个沙門最澄言。最澄聞、一目之羅、不能得鳥。一両之宗、何足普汲。徒有諸宗名、總絶伝業人。誠願、準十二律呂、定年分度者之数、法六波羅 然則、陛下法施之徳、独秀於古今、群生法財之用、永足於塵劫。不任区区之至、謹奉表以聞。輕犯威厳、伏深戦越。 分授業諸宗之員、 則両曜之明、宗別度二人。華厳宗二人、天台法華宗二人、律宗二人、三論宗三人、加小乗成実宗、 法相宗三人、加小乗俱舍 謹言。

延暦二十五年正月三日 沙門最澄上表(『顕戒論縁起』所収、 『伝全』一、二九二―二九三)。

復続。 惶誠懼。 生之病既異、所與之薬不同。欲済有情、廃一不可。悉皆勧勵、 分授業諸宗之員、 伝灯大法師勝虞等言、今月四日、中納言従三位藤原朝臣内麻呂、奉勅賜示国昌寺最澄上表云、誠願、準十二律呂、定年分度者之数、 加以始自当年、 謹言。 則両曜之明、 尽未来際、 歳歳所度、 宗別度二人。者仰惟無上世尊是大医王。 無量無表功徳之聚、 乃拯群迷。今垂疇咨、 總集聖躬。 随類設教、 釈門老少、 欲鳴法鼓。仏日将没、 拔苦與楽。 誰不抃躍、 八万法蔵、有権有実。始雖似殊、 無任随喜歡荷之至。謹奉表以聞、 揮聖戈。更中、 法綱殆絶、 法師勝虞等、 終皆一揆。衆 添叡索、 法六波羅 以 誠

延暦二十五年正月五日。

少僧都伝灯大法師位勝虞。

少僧都伝灯大法師位常騰。

律師伝灯大法師位如宝。

律師伝灯大法師位修哲。

大唐留学伝灯大法師位永忠。 (『顕戒論縁起』所収、『伝全』一、二九三―二九四)。

出ないものの、 年止壺坂寺時、 るが、これは勝虞の法華信仰が関係している可能性もありえよう。そのことは、 ったとしても不思議ではない。さらに、最澄が維摩会で興福寺を訪れた際、 勝虞は、 元興寺の僧侶であり、弟子に護命[七五〇一八三四]、泰演[生没年不詳]などがいる。勝虞は最澄の上表に賛同する旨を示してい 勝虞の弟子である護命は法進〔七○九─七七八〕から具足戒を受けていることからして、その師である勝虞が鑑真門下と接点があ 勝虞大師与手書曰、 崦峨已逼、 余命無幾、 思飡法華之妙音、 以為冥途之明燭」とある記述から見て取れる。また、これは推測の域を 勝虞の弟子の弟子の一人である泰演が最澄を歓迎し、その後西大寺に 『日本高僧伝要文抄』(『日仏全』一〇一、六一)に、 「弘仁二

招いたことが記されている(『伝述一心戒文』、 『伝全』一、五二九)。このことからしても、最澄と元興寺・勝虞とその門下は親密な関係にあ

可能性が高い。 伝』『日仏全』一○三、三六三、『東国高僧伝』『日仏全』一○四、三四)。三人目の修哲について詳しくわからないが、『東大寺雑集録 澄と関係の深かった梵釈寺別当を務めている(『天台霞標』『日仏全』一二五、四一一、『元亨釈書』『日仏全』一〇一、三二四、 れたため、 (『日仏全』一二一、二一八)には「一奉仕上任寺主法師修哲時 (『招提千歳伝記』『日仏全』一○五、三一三)と評されるように、天台に通じていたようである。次の永忠は、入唐した最澄と共に帰国し、 永忠らは、 ここで注目されるのは、 如宝以下について触れておきたい。まず、如宝は鑑真門下であり(『唐招提寺縁起抜書略集』『日仏全』一一八、三二〇、 『日仏全』一〇一、一二五、 鑑真とその門下を支持していたために、最澄を積極的に擁護したと推察されよう。 このことは、修哲が鑑真門下たちとなんらかの形で交流していたことを示唆している。 勝虞、 如宝、 『招提千歳伝記』『日仏全』一〇五、三一三、 修哲、 永忠の三人が、それぞれ鑑真あるいは最澄と関係を持っていた点である。勝虞については先に触 寺主法師円徳時 寺主法師伍隆時」とあるため、東大寺に所属した僧であった 『内典塵露章』『日仏全』三、五二等)、「発明天台」 以上の点を勘案すれば、 勝虞、 『本朝高僧 『三国仏法 最

助している姿勢を見て、内麻呂の子である冬嗣は積極的に最澄を援助するようになったと予想される。 公験を与えるように指示していることからしても、 も注意される。 官符は『叡山大師伝』 十五年正月二十六日」(『新訂増補国史大系』二五、 また、最澄の上表文を勝虞等の僧綱に提示した藤原内麻呂[七五六-八一二]が仏教信奉者であり、 内麻呂は、 (『伝全』五附録、二六)、 同月二十六日付けで「奉 その信頼度が見て取れよう(『叡山大師伝』 『伝述一心戒文』(『伝全』一、六一〇) にも引用されている)。さらに、内麻呂は最澄に 七四―七五)という勅命を出しており、仏教を厚く信奉していたことが窺える(なお、この 勅攘災殖福、 仏教尤勝誘善利生、 無如斯道」(『類聚三代格』巻二、 『伝全』 後に最澄を援助する藤原冬嗣の父である点 五附録、二三)。 内麻呂による最澄を援 「年分度者事・延暦二

った蓋然性が高い。 このように、 各々の僧侶ないし藤原仲麻呂が最澄と懇意にしていた可能性が高いことを踏まえれば、これらは事前に決定していたと見て大過ないだろう。 右大臣・内麻呂を筆頭にして、勝虞などの著名な僧侶たちが最澄を支援したこともあり、 なお、 最澄の上表文は、それを提出した延暦二十五年正月四日の次の日に署名が集まるという、異例の早さで認可されてい 年分度者の制度は瞬時に制定されるに至

釈寺別当となったのち、 釈寺別当大法師常騰をして、兼ねて検校を加えしむべし」とあるため、常騰が梵釈寺別当になったのはこれ以前と見られる。 □□□『類聚国史』一八○「諸寺・延暦廿二年十月丙午条」(『新訂増補国史大系』六、二五七)には、「崇福寺は先帝の建つる所なり。宜しく梵 一三(『新訂増補国史大系』三、四五)には、延暦二十四年に常騰に対して一~三人の度人が与えられていることが確認できる。これは常騰が梵 なにかしらの効験があったことを示すものであろう。 また、 『日本後紀』

弟子等、 『叡山大師伝』 尋検経教、 受伝此法、以守護国家。利楽衆生」。 (『伝全』五附録、二二) 「然石川檉生、二禅師者、宿結芳縁、 守護朕躬。 憑此二賢、 欲昌仏法、 宜相代朕躬、 屈尊捐躬、

率

山寺、 | 五四 以二十一年正月十九日、延善議、 講演天台妙旨(『伝全』五附録、八)。 勝猷、 奉基、 寵忍、賢玉、安福、 勤操、修円、 慈誥、 玄耀、 歳光、 道証、 光証、 観敏等十有余大徳、於高雄

『伝述一心戒文』 (『伝全』一、六二六) 、『叡山大師伝』 (『伝全』 五附録、 九一一〇)。

☆ 佐伯有清[一九九三]「善議らの上表文の出典」を参照。

艹 詳細については、先に挙げた「仁秀」の箇所を参照。

全

五附録、二一)。

通。 即給禁中上紙、 復命以後、 仰図書寮、 令書写既訖。 詔道証、 守尊、 修円、 勤操、 慈蘊、 所将来天台法文、方欲流布天下、 慈完等法師、 於野寺天台院、 令受学披閱新写天台法文矣(『伝 習学釈衆。宜為七大寺、書写七

操などが協力しているところを見ると、これらの僧侶には「空有の論争」を鎮静化させる目的があったようにも見受けられよう。 争と仏性論争との接続」を参照)。いわゆる「五時八教」という教判によって、諸教学を包括的に網羅することができる天台教学は、 の停止を願う朝廷側にとって有益だったと見られる。さらに、最澄はかなり以前から興福寺・大安寺と関係を持っており、 当時はいわゆる「空有の論争」が勃発しており、法相対三論が激化していたことが指摘されている(師茂樹[二〇一五] 「第五章 同世代の修円・勤 「空有の論 空有の論

所簡定諸寺大徳、 建立法壇、設備法会。 一六〇 又弘世奉 神王像、幡五十余旒。荘厳調度、出自内裏。又臣弘世、 勅。真言秘教等、未得伝此土。然最澄闍梨、幸得此道、良為国師。宜拔諸寺智行兼備者、令受灌頂三昧耶。因茲、於高雄山寺、 道証、 勅使小野朝臣岑守、 修円、 勤操、 正能、正秀、廣円等。忽被内侍之宣、 検校諸事。勅召畫工上首等二十余人、敬図毘盧遮那仏像一幅、 奉勅口宣。法会所用、不論多少。随闍梨言、 各竭尊師之法、受金剛之宝戒、 皆悉奉送。 大曼荼羅一幅、 登灌頂之真位矣(『伝全』五附録、二 唯除国内本無耳。是時奉勅 宝蓋一 幅。 又縫造仏、 始

『日仏全』一〇四、三五、 道証とは、百済の出身であり、 『元亨釈書』『日仏全』一〇一、一六四) 性相を研究し、 大宰府の講師になった人物であったという(『本朝高僧伝』一〇二、一〇三、『東国高僧伝』

三 『伝全』一、三六。

三 『応和宗論記並恩覚奏状』(『日仏全』一二四、九二)。

り最澄を積極的に援助していた藤原冬嗣の氏寺であることからしても、 などが「六統表」に署名したことは、大僧都・護命の影響が大きいと言えよう。 修円とともに署名している泰演、長慧などは、最澄に協力的な姿勢が見て取れる。また、 上記の三人が最澄批判に転じたとも考えにくい。したがって、泰演・長慧 これらの人物が所属する興福寺は、 時の左大臣であ

↑ 薗田香融[一九八一](六四—六五)。

一六八凡諸弟子等、 重蒙 天恩悲喜交集、不知所言。大師平居、 門徒数百。伝妙義者、二十余人也。興福寺僧義真、大安寺僧円澄、為之首矣(『叡

二六七 賜向唐求法訳語僧義真公験一首。

山大師伝』『伝全』五、

四五。

治部省。

僧義真(年二十五臘一)。

右僧、 就東大寺伝灯法師位慈賢、習漢語。**又就興福寺伝灯住位僧慈蘊、** 学法相、被年分試、及第得度、更登比叡之峰、 鑽仰天台之教。 有詔特賜最澄

闍梨、為求法訳語(『顕戒論縁起』『伝全』一、二八九)。

るが、詳細は不明である。 「六八慈蘊は、最澄が持ち帰った天台経疏を野寺において学んでいる。このことを踏まえると、慈蘊は最澄とも何らかの形で関係していたと見られ

其根源、寧非南都末山。何不蒙宣下奏。

我寺堂衆、延修童子也。 右園城寺者、教待和上、 爱最澄義真等、 所草創也。 而山侶、 初昇叡山、新鏟奇巖、私搆別所、安己本尊。然者師、出於奈良之末塵、倶潤興福之余流。 僅付智証之移住、 令称末寺之間。猥事?処、動及鳥合。何況最澄者、我寺所司、仁秀門弟也。**義真者** 縦雖歷往古、被尋

也。 1七〇 重思先蹤、 義真者、 延修童子、 彼叡山者、是興福寺僧、伝法院杣山也。最澄、乞請、始結草庵。又最澄者、同寺仁秀寺主之弟子也。西塔之延修者、 糸牛丸也。故知、 延暦寺者、是興福寺之根本之末寺也。 而辺主僧等、 忘本末、 礼褊於本寺、 甚奇恠事也。必可治罸矣。 東金堂之行人

七 又最澄者、 興福寺所司、 仁秀寺主門弟、於正倉院、受具足戒、後住大安寺。義真者、 山階東金堂衆、延修之童子。童名糸牛、 住東室。

ゼニ 校換によって、「伝教」を「義真」に改めた。

| 七三 何況最澄者、 興福寺所司仁秀寺主之門弟。於正□具足戒之後、 住大安寺、 其後登叡山。 可立戒壇之由、 経官奏之処也。 次義真者、 興福寺東金

堂衆、延修之童子(『日仏全』一〇五、一五)。

五尺。 『興福寺濫觴記』(『日仏全』一一九、八六)には、「東金堂」に存在した仏像について記されているが、ここに「薬師如来 伝教大師作」とある点は注目される。これはつまり、最澄と興福寺・「東金堂」のつながりを示す傍証となるだろう。 立像。

「七五 薗田香融[一九八一]「草創期室生寺をめぐる僧侶の動向」。

円修と円珍―金沢文庫本「室生山年分度者奏状」によせて―」の箇所等を参照。 『中本 薗田香融[一九八一]「草創期室生寺をめぐる僧侶の動向」の箇所、ならびに仲尾俊博[一九九三] 「第五章 室生天台の研究」「第八章

東大寺伝灯大法師位肆開律師、為戒尊証師。興福寺少僧都伝灯大法師位修円律師、為戒尊証師。興福寺伝灯大法師位安叡律師、 提寺大僧都伝灯大法師位豊安律師、 寺伝灯大法師位安琳律師、 <sup>++</sup> 弘仁三年四月十一日、於東大寺戒壇院、受具足戒。東大寺伝灯大法師位奉宝律師、為戒和尚。東大寺伝灯大法師位景深律師、 為戒尊証師。菅原寺伝灯大法師位勝照律師、為戒尊証師(『伝全』一、五三〇—五三一)。 為戒教授師。招提寺伝灯大法師位慧元律師、 為戒尊証師。興福寺大僧都伝灯大法師位長慧律師、 為戒尊証師。招提 為戒羯磨師。 為戒尊証師。 招

演が最澄を西大寺に導いたとするのは事実であった可能性が高い。また、泰演の師である勝虞は最澄の「上表文」に賛同することを表明していた ことを踏まえれば、 『七八泰演は、元興寺・勝虞の弟子であり、西大寺に住していたとされる(『本朝高僧伝』『日仏全』一○二、一○一)。この点を踏まえると、泰 弟子である泰演も最澄を信奉していたとしても不自然ではない。

藤綱中納言、礼於大師、令入於食堂。 同年九月、為果渡海願、 為奉住吉大神供一万灯、読於大乗、随於先師、 彼時、 泰演大徳・明福大徳、 面交於大師。 修種種願。 彼此弟子、交此彼師。 亦重大師入山階、 維摩会、長慧律大徳、導於大師、 泰演大徳、 導於先師、 入於西大寺。一 参於食

△○『伝全』一、三六。

夜之間、宿於彼室、還入平安城(『伝全』一、五二九)。

△ 『東国高僧伝』『日仏全』一〇四、二九。

共法師光定論高義旨、 「八二 弘仁四年六月、修行三密。 天台奧義、秀於法相宗、得論議高名於山階寺(『伝全』一、五三〇)。 普賢観念不息、 天台深義習於先師。 随先師後、 参山階寺(興福寺也)。與藤原故左大臣、彼寺義解大徳・義延大徳

されるような最澄・大安寺の密接な関係性は窺えない。 「八三 それとは対照的に、大安寺僧は一人にすぎず、それも最澄と浅からぬ関係にあった永忠を師とする者のみである。これを見る限り、 従来指摘

最澄に親しい人物が空海の灌頂を受け、場合によっては離反する場合があった。このことは、 「八四また、 非常に分が悪い状況にあったと予想される。 同時期には、 最澄と空海 [七七四—八三五] の軋轢が生じ始めていた点も見すごせない。すなわち、 「天台法華宗」を反映させようとする最澄にとっ 和気広世や、愛弟子の泰範などの

「八五ちなみに、 渇仰至篤」 内麻呂は法華信仰を有していた可能性もある(「爰先考長岡右大臣太殿門殊発大願教以奉造不空羂索観音像、 『興福寺縁起』『日仏全』一一九、三二一)。このように、内麻呂が最澄を庇護した背景には、彼自身の法華信仰が背景にあ 又常帰依妙法華、

ったと推察されよう。

三守、 臣 「六、最澄法師云、建立桓武天皇御願之宗、被弘二師、道弘人、人弘道。道心之中有衣食矣。衣食之中無道心矣。 故贈正一位左大臣兼行左近衞大将藤原朝臣冬嗣、故贈従二位行大納言兼右近衞大将良峰朝臣安世、 故参議従四位上兼守右大辨行陸奧出羽按察使伴宿禰国道(『伝全』一、六四〇—六四一)。 現有、従二位行大納言守春宮坊伝藤原朝臣 亦云、 御願興隆憑四賢臣。 其四賢

代伝灯、不捨先師本願。 「八七時右大臣従二位藤原朝臣、中納言従三位良峰朝臣、権中納言従三位藤原朝臣、右中辨従五位上大伴宿彌、 以山修山学表、謹奏聖朝(『叡山大師伝』『伝全』五附録、 四一一四二)。 共尋。先帝、先皇高蹤、 同知後生後

点を見ても、冬嗣における最澄への信頼度が分かるだろう。 「<<冬嗣は弘仁九年(八一八)の干ばつに際して、最澄に雨を降らせる祈祷を行うように依頼している(佐伯有清 [一九九八](二三三)。この

#### はじめに

形跡が見て取れる。 役割を興福寺が担っていたことについても論及した。 「興福寺と最澄の関係性」では、 南都の興福寺と、最澄の間における密接な関係性を指摘するとともに、 しかしながら、 両者の協力関係は、 弘仁六年(八一五)を境として、 「天台法華宗」 徐々に隔絶していった の門弟を供給する

中の至るところに看取され、 が注目したのは、 後述)。 こと自体にあったのではなく、それを通じて両教団と関係を有する「有智者」「後学」たちの流出を防ぐことにあった可能性を指摘したい。 な点が多い。従来、 三一権実論争の内容は、 それらを踏まえて、 したがって、ここでは三一権実論争が教理論争であるとする通説を一旦離れ、 論争中に頻出する「有智者」「後学」などと呼ばれる最澄・徳一以外の第三者である。 教理面の相違が本論争の原因となったと指摘されることが多かったが、それだけでは解消しない問題も多々存在する 第二節では、最澄・徳一の間で行われたとされる、いわゆる〝三一権実論争〟 仏性論や教判論をはじめとして多岐に渡ることが確認できるものの、その発端ならびに長期化した理由については不明 最澄・徳一両者が教化の対象としていることからしても、 けして等閑視できない人物たちであると想定されよう。と 別の角度から論争を再考することを試みた。その上で筆者 「八九の原因・目的が、 これら「有智者」「後学」等の語は論争 互いの教理を批判する (詳細は

おける最澄と徳 そこで、 最澄と密接な関係を有する道忠教団に転入した人物たちを指す語である可能性が高いことが明らかとなった。この点は、 最澄撰 一の目的とその意図を把握する上でも重要なポイントになるだろう。 『守護章』と徳一撰 『中辺義鏡』の逸文に見える「有智者」 「後学」等の語を再検討したところ、これらは徳一教団 以下では、 その一部始終を提示することにしたい *"*三一権実論争*"* に

ころが、

「有智者」「後学」たちに関して言及する研究はとぼしく、その人物像についても不透明なままである。

まずは、〝三一権実論争〟の流れについて触れておく。これについては諸説あるが、現在まで最も信頼されている田村晃祐[一九七九](一

六) の見解を参照してみたい。

|        | 徳一                                         | 最澄                               |
|--------|--------------------------------------------|----------------------------------|
|        | 1応一                                        | 取/显                              |
|        |                                            | 依憑天台集                            |
| 弘仁7年?  | 仏性抄 ❤===                                   |                                  |
|        | 1                                          | 照権実鏡                             |
| 弘仁8年2月 | ?                                          | (原守護国界章)?                        |
|        | 中辺義鏡                                       |                                  |
| 弘仁9年   | ? \```                                     | 守護国界章                            |
|        |                                            | ──★美集?                           |
|        | 遮意見章 下、、、                                  | ``.?                             |
|        | 恵日羽足 ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` | (原決権実論)                          |
|        |                                            |                                  |
|        | (破原決権実論)                                   |                                  |
|        | ``                                         | <b>、                </b><br>決権実論 |
|        | 窺基成唯識論枢要 🗲                                 | ``                               |
|        |                                            | 通六九証破比量文                         |
|        | (破通六九証破比量文)                                | < \ <u>'</u>                     |
| 弘仁12年  |                                            | 法華秀句                             |
|        | 中辺義鏡残                                      |                                  |

上げる部分は、弘仁八年(八一七)から弘仁九年(八一八)の部分である。この部分は特に複雑であるため、簡略化すると①~③の順になる。 田村氏の見解によると、この論争は徳一撰『仏性抄』にはじまり、最澄撰『秀句』によって結実したと考えられている。ちなみに、本稿で取り

❶ 「原守護国界章」 |(田村晃祐[一九九二]では**道忠教団撰『天台法華義』**|と称す・徳一撰 『中辺義鏡』以前に成立・原文散佚し、最澄撰『守護

章』に逸文が残る・内容:智顗説天台三大部を基盤として、その教義を説く概説書的な性格を持つ。天台教学のみならず、華厳教学、 不詳]の教学を取り入れている特徴がある。 法宝 [生没年

❷徳一撰 『中辺義鏡』 (最澄撰『守護章』以前に成立・原本散佚し、最澄撰『守護章』に逸文が残る・内容:●を批判する書。 法相教学の正当性を

❸|最澄撰『守護章』|(弘仁九年(八一八)成立・現存・内容:❶を擁護しつつ、❷を批判し、天台教学の正当性を説く)。

説く)。

3最澄撰 「原守護国界章」 『守護章』 または道忠教団撰 『天台法華義』 区資 批判 ❷徳一撰 [中辺義鏡]

さて、 先行研究では、 右に示した〝三一権実論争〟の発端について、 以下のように推測されている(ここでは代表的な見解のみを取り上げ

た。

……最澄の脳裏をつねにはなれなかったものは、経典の説く「一切衆生」と二重写しになった関東の民衆の存在であったと思う。

ろ、彼らの教化に従う数千数万の民衆のためには断じて負けられない戦争であった(中略)しかも当時の関東地方は、 の徳一門徒の勢力によって二分されていたのではないか。それは三乗主義対一乗主義の対立といってよいであろう。最澄対徳一の論争は、 薩をもって称せられたる民衆布教家であった。おそらく当時の関東における宗教地図は、上野・下野による道忠教団と会津から常陸にかけて く征夷戦争の前線基地とされていた。 かる関東の数千数万の民衆の存在を背景として戦われた一種の宗教戦争であったとしてあえて過言ではない。 同じ事情は、徳一の側にもあった筈である。彼は当時の新知識である最澄を相手に五年間の論争を戦いぬいた学僧であるとともに、また菩 「五姓各別」 と「一切皆成」 をかけた法華経論争は、 荒々しい自然と風土にとりかこまれ、 (中略) 最澄にしろ徳一にし 奈良末期以来の打ち続 律令政府のき か

田村晃祐[一九九二](一五三)

びしい収奪にあえぐ当時の関東の農民たちの目前で展開されるとき、

特別に切実な意味を荷ったであろう。

対し、法相宗は、人間の中にさえも成仏に至れる人と至れない人の区別を認め、法華経は、不定性という一種の人々を成仏に導くための手段 この論争の背景として考えられる点は種々ある。**最も重要なものは、法相宗と天台宗の思想的相違であろう。**『法華経』を真実の経と見、出世 本懐と見て、法華経に基づいて教理体系を構築し、一乗思想を真実として、一切の成仏を説き、有情ばかりか無情にも成仏を認める天台宗に (方便)として説かれたものにすぎず、従って、方便としての教えで権経であるにすぎない、という見解に立つ。**この両者の思想的相違が論** 

争を生む背景をなしていることはいうまでもない。

上島享 [二〇〇二] (三五五一二五六)

上島氏は、先の安藤俊雄・薗田香融[一九七四]説などを踏まえて次のように述べる。

とができ、 としても、宗派間での対立が民衆教化の場でこそ先鋭化したのではない。徳一との対峙により、最澄は中央での教学論争をより発展させるこ 奈良時代の官大寺僧と同様、 東国での論争の展開は中央と地方を一体とした仏教文化の質的向上を示している。 すでに確立しつつある法相教学に挑むことで、自らの教学を鍛え、天台宗としての教相判釈をより明確にしていった。 最澄にとっても、教学研鑽と民衆教化とは表裏一体のもので、民衆布教をめぐる対立が教学論争の契機になった 激しい論争の課程で、 最澄は『守護国界章』

# 由木義文 [二〇〇九] (二一一二二)

このようにみてくると、東国には、二つの思想の異なった大きな宗教上の勢力が、対峙していたということになろう。一方は天台思想を擁護 るために、天台思想のリーダー、最澄が東国に巡化してきたのではないかと考えられるのである。 している道忠教団であり、もう一つは天台思想に批判的な徳一教団であった。このような宗教的背景があったからこそ、 (布教・教化)しにきたのではないかということが、十分考えられるのである。つまり、徳一教団からの批判に対して、道忠教団を、擁護す 最澄が東国に巡化

それは天台宗と では、一体、この二つの宗教上の勢力の相違は、 法相宗との思想的相違、ひいては一乗思想の立場を取るか、三乗思想を取るのかの相違でもあった。 つまり道忠教団と徳一教団との思想的相違は何んであるのか、という問題が出てこよう。 この二つの内、 前者は最

# 澄の立場であり、後者は徳一の立場であった。

相違」のみにあったとは考えにくい。その理由は七点ある。 なかったために、 先行研究では、 長期化したと説いている。 、三一権実論争。を引き起こした大きな要因として天台・法相教学の相違を挙げ、 しかしながら、東国における論争の原因は単に「天台・法相教学の相違」、あるいは「一乗・三乗の 両教団が自宗の教学の正当性を主張して譲ら

## ①田村晃祐 [一九九二] (一五四)

は 南都の僧、 いずれも とりわけ法相宗の僧と対論する機会をもった最澄は、一乗、三乗などについても多く討論することがあったであろうが、**それら** 対論している間のことに止って、最澄と徳一との間の論争のような、数年にわたる継続的な論争には発展しなかったものと思わ

見当たらない。つまり、教理を課題とした論争が最澄・徳一間でのみ長期化したとするのは不自然である。 田村氏が指摘するように、最澄と南都仏教勢力の間において、教理面 (成仏論、 一乗三乗等の問題)に関する論争が長期化した形跡は現段階で

た相違が論点になっているとは言えない「九〇。 ②最澄撰『守護章』または徳一撰『中辺義鏡』における両者の主張を見ても、 単に「一乗」・「三乗」、「五姓各別」・「一切皆成」などといっ

る一九一。 ③最澄・徳一の間には東国の道忠教団が深くかかわっていることからしても、 最澄・徳一の思想のみならず、下野周辺の事情を考慮する必要があ

④最澄は東国の論争と並行して、いわゆる大乗戒運動を行っているため、本論争との関係を考慮すべきだろう「ハニ゙

にあったとは考えにくい。 る」(渡辺俊彦[二〇一四])。いわゆる大乗戒運動に追われていた最澄にとって、はるか遠方の徳一を論難した理由が教理を是正することだけ ⑸最澄と徳一の間は五○○キロもの距離があり、片道で「比叡山から会津までのおよそ37日から40日ほどの日数が必要であったと考えられ

有の論争」または「三論対法相」という二項対立を継承した論争であるという説についても疑問が残る「ハエ。 木内堯大 [二〇〇八 (三)]、師茂樹 [二〇一五] ない「九四。さらには、 ⑥最澄の批判は法相教学全体ではなく、 華厳教学を擁護する箇所が随所に見られる点も注意されよう(吉津宜英[一九八七]、田村晃祐[一九九二](二七二)、 「徳一固有への批判」であることが指摘されており「カハバ、かならずしも法相教学自体を批判したとは言え (三八三)、英 亮 [二〇二一])。これを踏まえると、 いわゆる、三一権実論争、は、

とされる『真言宗未決文』が挙げられる。 ⑦徳一に関しても、教学の相違のみから最澄を攻撃するようになったとは考えにくい。その根拠として、 教理の相違を批判する動きは見て取れない。 この書には、空海[七七四―八三五]によって将来された密教に対する徳一の真摯な態度が見受けられ 徳一が空海 [七七四一八三五] に送った

させることにあったと見られる。以下、最澄撰『守護章』を例に詳しく見ていきたい。 目的・意図するところは、 以上の点から、 **"三一権実論争**" 互いの教義を批判すること自体にあったのではなく、その議論を目にしている「有智者」「後学」たちを自教団に帰属 の原因は教理の相違のみにあったとする従来説には賛同しかねる。結論を急げば、 最澄・徳一における論争の

# 第二項 「有智者」「後学」の人物像

『守護章』のほぼすべてチャプターで見られることからしても、 「有智者」「後学」に関する先行研究は乏しく、従来はさほど注意されてこなかった。以下にそれらの例を挙げることにしたい。 最澄撰 『守護章』には、 「有智者」「後学」あるいは「学生」などと呼ばれる第三者を指す用語が頻繁に確認される。これらの語は、 最澄にとって重要な人物たちであったことは想像に難くない。 しかしながら、

田村晃祐 [一九九二] (四三)

また、徳一以外の人に呼びかける形のものは、 の有智の人々、また天台を含む一乗家の人々を意識して書いているのに対応するものであろう。 論争の本文自身にも見られる。 (中略) 単に徳一だけを意識して書いているのではなく、

師茂樹 [二〇一五]

いる。

最澄の考える読者は円機未熟の者であるが、そこには誇法者である徳一と、今のところ謗法者ではない南都の「将来の学生」の両方が含まれて

近辺にいたと想定される門弟を指しているため、南都の人物を指すとは限らない「ホヒ(詳細は後述)。以上の点から、最澄撰『守護章』ならびに されている。しかしながら、それらの具体相はいまだ判然としていない。また、最澄の用いる「学生」という言葉は、管見の限り東国の道忠教団 先行研究では、「有智者」「後学」等の人物像として、「諸家の有智の人々」「天台を含む一乗家」、または南都の「将来の学生」などが予想 撰『中辺義鏡』の逸文における「有智者」「後学」の人物像については、再考する必要があると言えよう。

まずは、最澄の『守護章』内に頻出する、 徳一以外の人物を指す呼称と該当箇所を示せば以下のようになる「元人。

| 巻数            | 上之上    | 上之中 | 上之下   | 中ラト | 中之中 | 中之下    | 下之上    | 下之中     | 下之下  |
|---------------|--------|-----|-------|-----|-----|--------|--------|---------|------|
| 単語名           | 工火工    | 工厂中 | TK 1. | サベエ |     |        | 1. 4.1 |         | 1.1. |
| 学生            |        |     |       |     | 1   |        | 1      |         |      |
| 後学            | 4      | 1   | 3     |     | 6   | 7      | 4      | 1 (徳一1  | 3    |
| 諸宗有智者・諸宗有智有心者 | 2      |     |       |     | 1   |        |        |         |      |
| 諸有智者          | 4 (徳一1 | 3   | 1     |     |     | 1 (徳一1 | 1      | 2       | (徳一1 |
| 有智者           | 2      |     | 1     |     |     |        |        | 1       | 1    |
| 有智            |        |     | 1     | 1   |     | 1      | 1      |         | 1    |
| 有智人           |        |     |       |     |     |        | 1      |         |      |
| 智者            | 1      |     | 1     |     |     |        |        |         |      |
| 有心智者          | 1      |     |       |     |     | 1      | 1      |         | 1    |
| 普天率土善男女       | 1      |     |       |     |     |        |        |         |      |
| 将来新学          | 1      |     |       |     |     |        |        |         |      |
| 有心君子          | 1      |     |       |     |     |        |        |         |      |
| 此間学生          | 1      |     |       |     |     |        |        |         | 1    |
| 童曚            | 1      |     |       |     |     |        |        |         |      |
| 有心学生          | 1      |     |       |     |     |        |        |         |      |
| 同類            | 1      | 1   |       |     |     |        |        |         |      |
|               |        | 1   |       |     |     |        |        |         |      |
| 一乗法将          |        |     |       |     |     |        |        |         |      |
| 国界主           |        | 1   |       |     |     |        |        |         |      |
| 中人            | 1      | 1   |       |     |     |        |        |         |      |
| 披覧学生          |        |     | 1     |     |     |        |        |         |      |
| 将来後哲          |        |     | 1     |     |     |        |        |         |      |
| 普賢            |        |     | 1     |     |     |        |        |         |      |
| 利根中品人         |        |     | 1     |     |     |        |        |         |      |
| 一乗機人          |        |     | 1     |     |     |        |        |         |      |
| 諸宗学生          |        |     |       | 1   |     |        | 1      |         |      |
| 一切学人          |        |     |       | 1   |     |        |        |         |      |
| 純円機           |        |     |       | 1   |     |        |        |         |      |
| 求佛道者          |        |     |       | 1   |     |        |        |         |      |
| 有目智者          |        |     |       | 1   |     |        |        |         |      |
| 円機未熟者         |        |     |       | 1   |     |        |        |         |      |
| 有智丈夫          |        |     |       |     | 1   |        |        |         |      |
| 智人            |        |     |       |     | 1   |        |        |         |      |
| 伝法座主          |        |     |       |     | 1   |        |        |         |      |
| 信仏慧之徒         |        |     |       |     | 1   |        |        |         |      |
| 信者            |        |     |       |     | 1   |        |        |         |      |
| 有智後哲          |        |     |       |     | 1   |        |        | 1       |      |
| 有目智者          |        |     |       |     | 1   |        |        |         |      |
| 有智賢哲          |        |     |       |     | 1   |        |        |         |      |
| 円宗明匠          |        |     |       |     | 1   | 1      |        |         |      |
| 末学            |        |     |       |     |     | (徳一1   |        | 1 (徳一2  |      |
|               |        |     |       |     |     |        |        | 1 (忠一 2 |      |
| 圓機後進          |        |     |       |     |     | 1      |        |         |      |
| 仏機            |        |     |       |     |     |        |        | 1       |      |
| 諸宗真学生         |        |     |       |     |     |        |        | 1       |      |
| 後進学生          |        |     |       |     |     |        |        | 1       |      |
| 将来円宗学者        |        |     |       |     |     |        |        | 1       |      |
| 有智君子          |        |     |       |     |     |        |        | 1       |      |
| 諸宗真学生         |        |     |       |     |     |        |        | 1       |      |
| 有智龍象          |        |     |       |     |     |        |        | 1       |      |
| 現当有智者         |        |     |       |     |     |        |        |         | 1    |
| 娑婆有智          |        |     |       |     |     |        |        |         | 1    |
| 有眼学生          |        |     |       |     |     |        |        |         | 1    |
| 華厳。涅槃。三論家。三宗大 |        |     |       |     |     |        |        |         |      |
| 徳。求佛          |        |     |       |     |     |        |        |         |      |
| 10.0          |        |     |       |     |     |        |        |         | 1    |
| 者             |        |     |       |     |     |        |        |         | 1    |

これを見ても、いかに最澄・徳一以外を指す語が多いかわかるだろう。なお、徳一に関しても、最澄・道忠教団以外の第三者を想定して、 後

学」「有智者」等の語を用いていることが分かる(詳細は後の③で述べる)。

続いて、表に挙げた呼称が、どのような文脈において使用されているか確認したところ、①~③の特徴が見られた。

れは、 ①最澄は、道忠教団の「有智者」「後学」等と呼ばれる人物達に対して、徳一(麁食者)撰『中辺義鏡』の記述を信じないように促している(こ 先に挙げた❸の箇所に見られる)。

※『守護章』上之上 (一七一)

句の経とてなく、 それ、「一仏乗」とは、根本の法華教なり。「分別説三」とは、隠密の法華教なり。「唯一仏乗」とは、 唯一乗の外、さらに余乗等なし。機に随いて千名あり。根において浅深あり。 諸の有智者は、 顕説の法華教なり。妙法華の外、 善くこれを思念せよ「九九の

※『守護章』上之上 (一七八—一七九)

弾じていわく、 土の善男女よ、努力めて麁食の語を信ずることなかれ。至心に釈迦の経を信ずべし「○○。 かの経は、初時、 第二時、 第三の了義経に比況す。 これ法華・涅槃経、いまだ説かざる功徳を校量せんとなすに非ず。普天率

※『守護章』上之上 (一九七)

# 引獄の偽章を信ずることなかれ「〇」。

大唐の判文は、 分明に相伝す。 努力めよ努力めよ、諸宗の有智有信の者は、

Ж 『守護章』上之中 (二八四)

の者は、 明らかに知んぬ、 経に依りて解を取るべし。 なんじはただ疏の文を見、すべて経を勘して。 繁くしてさらに道わず 二〇二。 この証の字を加え、後学を誑惑す。恐るべきかな、恐るべきかな。 諸の有智

※『守護章』下之中 (六二六)

輪の心に契う。奥州の義鏡は、上宮の使、釈尊の教に乖く。庶くは諸宗の真の学生、迦羅の子を抛郤せよ「〇三。 妙法華経のなか、 「菩薩の領解なし」とは、文字に愚鈍なる師のみ。 「非本所望」はすでに太子にありて、大師の義に則り、 霊山の説は、 金

者」たちは道忠教団周辺の人物を指している蓋然性が高い。 て、徳一撰『中辺義鏡』が仮称『天台法華義』(道忠教団撰述)を批判していたことを踏まえると(前項に挙げた❶~❷を参照)□○四、 以上のように、最澄は「有智者」「普天率土の善男女」などと呼ばれる人物たちに対して、徳一の語を信じないよう促している。これに加え 有智

②最澄の批判は、 徳一の法相理解に対するものであり、法相教学の不備を指摘するものではない。その背景にも「有智者」「後学」などの存在が

見て取れる。

### ※『守護章』上之上(一八三)

弾じていわく、略示以下の文は、法苑の句を写取すなり。章主はいまだ絶筆せずして滅度す。大唐国の七巻の本は、多く謬乱あり。十二巻の 本、ややに再治す。いま麁食者は、錯謬の本を写して、謗法の失を犯す。**庶くは将来の新学、十二巻の章を、** 法相の鏡となせ「○三。

# ※『守護章』上之上(二一九一二二〇)

弾じていわく、なんじが説は理にあらず。すでに前失に同じきがゆえに。法領・喩領の三時教、非処にして、過多く、すでに立たず。枝葉合 領の三時教、縁作莫義にして、安立することを得。慈恩の玄賛に、 希等の下は、法華の時となす」と説く。なんじは重頌の本を探るといえども、 善知識に似て、 後学を迷わすなり。有心の君子は、 任意に取捨せよ二〇六。 「内滅の一行、 然るになお師に順ぜずして、妄に三時教を合領せんことを立 指して初時となす。若聞の一行は、 示して第二となす。現

### ※『守護章』上之下(三五〇)。

これ小乗の止観にあらず。深密大乗、 (徳一の示す)「非時非機濫雑偽門小止観等」は、有智は淘汰し、任意に取捨すべし。婆婆・俱舎・成実等を遠離する小乗論なるがゆえに、 仏性、 実性等を信ぜざるがゆえに、一乗の止観ならず。 十八門の止観、 瑜伽・顕揚・対法・起信等に依らざるがゆえに、 これすなわち、麁食者の私止観なるのみ。 努力めよ、 大乗の止観ならず。 努力めよ。 法華一乗、 諸の有智者は、 大涅槃

# ※『守護章』中之上(三六四―三六五)

謬りてもこれを許すことなかれ「〇七(()内は筆者)。

般若了せずして般若を謗り、法華を権となして法華を謗る。この二種の義、すべて正義ならず。一切の学人は、信受すべからず。所以はいか 勝鬘経を引き、かしこに随いて、法華一乗を方便となさんと欲す。この義門に約すれば義正しからずして、師の教文といえども順ずべからず。 旨を尽くさず。十六会の般若経をもって、第二時の不了経となす。この義門に約すれば義正しからずして、師の教文といえども順ずべからず。

慈恩賛師は、安立の明匠にして、三乗の道師なり。誰の宗の学生、安立に依らざらんや。ただ一乗の義釈に望みては、いまだかならずしも奥

### ※『守護章』中之中(四〇九)

その師の堕するところ、弟子もまた堕し、

檀越もまた墮す「〇八。

といえども偏えに阿黨を存して、 学に指示して、 く悲愍すべけんや。われ大甚なるを見るのみ。 (最澄は、北寺(興福寺)・南寺(元興寺)の法相教学が相違することを挙げて)麁食者は、いまだこの意を了せずして、後学を誑惑す。深 いまより以後、 誑惑すべからず。他宗の義といえども、もし正義あらば、用い取りて伝うべし。これすなわち智人なり。およそその文義、邪僞 伝法の座主は、さらに爾かるべからず二〇九。 おのれの邪義を隠し、探りて人過を顕いて、己の偽義を挙げ、泯他の正義を泯ずれば、愚の中のまた愚の およそ仏法を住持する有智の丈夫は、 誠にすべからく自宗の義といえども、 もし邪義あらば、

### ※『守護章』中之下(四六四)

なり。まさにいま正しく瑜伽の本文を正引し、後学に正智正解を取らしむべし 三○ いま麁食者が出すところの論の文は、慈恩の玄賛の文を鈔出すなり。こ**れ瑜伽論の正本にあらずして、かるがゆえに後学を迷乱す。** 巨蠧の偽章

### ※『守護章』下之下(六六五)

# ※『守護章』下之下(六六五一六六六)

(最澄は、 法相学派・義一[生没年不詳]の『法華論』に関する注釈書を挙げて)麁食よ、まさに知るべし。新義決択に謗法の失なし。いま この間の学生は、 自他を論ぜず、 かの古執を改めて、 この新義に就け三三。

の有智者」」「後学」「一切の学人」「この間の学生」たちが徳一の見解に従わないよう促すことにあったと見られる。 これらの記述は、最澄が法相教学を擁護しつつ、徳一のみを批判対象としている根拠となるだろう『三』その目的としては、 道忠教団側の 諸

に正智正解を取らしむべし」という最澄の言及からも見て取れよう。 ば三五、 なお、基撰『義林章』、『成唯識論』などを根拠としつつ徳一を批判している箇所や 三宮、護法を尊重している形跡が見られることを勘案すれ 道忠教団に属する「後学」たちは法相教学に通じていた可能性も浮上する。このことは、「まさにいま正しく瑜伽の本文を引きて、後学

る忖度があった可能性が高い三六。 つまり、最澄が法相教学を擁護しつつ徳一のみを批判した背景には、道忠教団に属しつつ法相教学にも精通ずる「有智者」「後学」たちに対す

③最澄のみならず、徳一も道忠教団の「有智者」「後学」等に対して注意喚起している。

徳 撰 『中辺義鏡』の逸文(前項の❷に該当)と、それに対する最澄の反論(前項の❸に該当)に見て取れる。 注目されるのは、 最澄が教化対象とした「有智者」 「後学」などの人物たちに対して、 徳 一も教化を行っている点である。このことは、

### ※『守護章』上之上(一九六)

# 麁食者またいわく、**冀くは諸の有智の者、仏説の三時教を学ぶべし、と** 三 to

られる。 これらの他にも、徳一が道忠教団側の人物(「有智者」等か?)に対して教化を試みているの箇所、ならびにそれに対する最澄の批判が複数見

### ※『守護章』上之中(二四二)

たつるところの四教は、法を摂すること尽きず。いかんぞ学ぶに足らん(〔〕内は筆者が加えた)三八。 約して、第三の諦を仏・菩薩の所見に当つるや。またかの経の中、具に十六諦を列す。なにがゆえに、 [徳一]十六諦は、ともにこれ菩薩の証見するところなり。なんぞなんじは、妄りに初諦をもって、凡夫の所見に配し、次諦を二乗の所見に 余の十三諦を、 四教に配せざるや。これ何のゆえあるや。 もし四教に配すれば、なにがゆえに説かざるや。もし四教に配せずんば、 初の三諦をもって、 四教の所詮に約 かの

### ※『守護章』中之中(四二八)

品 [道忠教団撰『天台法華義』]辺主またいわく、天親は論を作し、七功徳をもって序品を分かち、五示現をもって方便品を分かつ。その余 おのおの処分あり。昔、河西の憑、 江東の瑶は、この意を取りて経文を節目す。末代尤も煩なり。

法の人ならんや。**かるがゆえに本論に依りて、経文を判ずべし。人情に依ることなかれ**( [ ] 内は筆者が加えた) 三元。 [徳一] これもまた理にあらず。 麁浅の情に任せ、 深細の教を嫌い、 知法の意に背く。 (中略)天竺の本に乖きて、大唐の末による。あに弘

### ※『守護章』下之下(六七八)

かれここの。 えに、定不定性を簡ばず、有性・無性を分かたずして、しかもみな成仏すと説くは、甚大なる迷謬なり。諸の有智者、 有るが執す。法華以前の四十年の教、これ権教なるがゆえに、定性二乗、 無性有情は、みな成仏せずと説く。法華の後の教は、これ実教のゆ 謬りてこれに依ることな

て、徳一と最澄が同時に「有智者」「後学」に向けて注意を促す箇所も存する。 徳一によるこれらの発言は、道忠教団撰『天台法華義』を学ぼうとする「有智者」たちに対して、その誤りを正すものと見られる。それに加え

### ※『守護章』中之下(四七八)

[徳一]臆説の科段に、多くの過失あり。**ゆえに依るべからず。論の文に依るべし**。(中略)

[最澄] 麁食者の臆説は仏を合して、多くの過失あり。**ゆえに依るべからず。論の文の「吾従成仏」に依るべし**( [] 内は筆者が補った)

# ※『守護章』中之下(四九三―四九五)

[道忠教団撰『天台法華義』]山家は、三乗倶に車を索みて、ただ二乗のみにあらずと。

[徳一]いまいわく爾らず。ただ二乗は索む。菩薩にあらず。然るにこの義は細かなり。ゆえに末学のために、さらにそのことを指し、広く 152

分別せんことを演ぶ。諸の有智者は、繁重を厭うことなかれ。(中略)

[最澄]この説は理にあらず。所説の義は、不正義なるがゆえに。宅相を弁ずる中に、変易を火宅となすは、正文なきがゆえに、義は準ずる

に妨げあり。有智は解すべし。さらに道わざるなり(〔〕内は筆者が補った)三三。

# ※『守護章』下之中(五九五―五九六)

徳一 明らかに知んぬ。決定趣寂声聞は、 終に不成仏なることを。 (中略) 教意を解せずして、 権実を定むるを謬り、 後学の徒を誑かす。 信

### 受して錯することなかれ。(中略)

[最澄] この破は理にあらず。所以はいかんとなれば、一類の不定、二周の領解、 後周の説三は、 すべて経意にあらず。 (中略) 努力めて麁

### 食の偽会に帰することなかれ「三三。

「有智者」「後学」たちを教化していたことを示す、最澄の記述も複数看取できる。 このように、徳一が呼びかけている人物に対して、最澄も教化を試みていることが分かる。また、徳一の言及は省略されているものの、 徳一が

# ※『守護章』上之上(二一五一二一六)

弾じていわく、この説は理にあらず。なんとなれば、全く妄語なるがゆえなり。なんじは法華の領解を引きて、三時教を建立す。その章文に いわく、 「法華経の信解品に、 迦葉等の四人、仏説の三時教を領解するがゆえに(已上は章の文)と。その信解品の首、 「爾時慧命須菩提

より、 「得未曾有」に至るは、すべて仏説の文なく、ただ弟子の文のみあり。 なんじは人をして信ぜしめんがために、 **妄に金口の説を仮る。**妄 153

説の罪、避くることを得べきこと難し三回。

※『守護章』中之下(四六六)

[最澄] 麁食者は、 論の純一の句に一十一字を加えて、論の正文に違い、 玄賛の取意に背く。菩薩の論に人師の言を加えて、 後学に論の正文

**なりと見せしむ。**その罪は極めて重し三五([]内は筆者が加えた)。

※『守護章』中之下(四九八)

一人が妄を伝うれば、百人は真として伝う。 いま麁食者は、 名を法相に仮りて、義は後学を欺く。遂に邪義を助けんがために、相似の文を引く

なり。いま自他を済わんがために、略して一両の妄を示すと 三六。

※『守護章』下之上(五四九)

弾じていわく、麁食者の五微三会、二非一不は、みなことごとく理ならず。なんとなれば、涅槃の文を偽会して、後学の者を迷わしむるがゆえ

に二二七。

以上の点から、最澄と徳一は「有智者」「後学」などと呼ばれる同様の人物たちを対象として、教化を行っていることが明白となろう。つま 道忠教団に属しつつ法相教学に通じていた「有智者」「後学」たちは、徳一とも関係性を有す存在だった蓋然性が高い。今一度①~③の項目

を整理すれば次のようになる。

①最澄は、道忠教団の「有智者」「後学」等と呼ばれる人物達に対して、徳一(麁食者)撰『中辺義鏡』の記述を信じないように促している。

法相教学自体ではなく、徳一固有への批判を展開していた。その理由は、道忠教団に属しつつ法相教学に通じていた

「後

③最澄と同様に、徳一も「有智者」 「後学」に対して教化を行っている。このことから、 「有智者」 「後学」たちは道忠教団に属しつつ、 徳一と

学」「有心の君子」たちに対して、最澄が忖度したことにあると見られる。

②最澄『守護章』では、

さらに、①~③を「先行研究の整理」で挙げた、

も関係していた人物たちである可能性が高い。

❶道忠教団撰『天台法華義』

❷徳一撰『中辺義鏡』による批判

③最澄撰『守護章』によって、❷を批判・❶を擁護

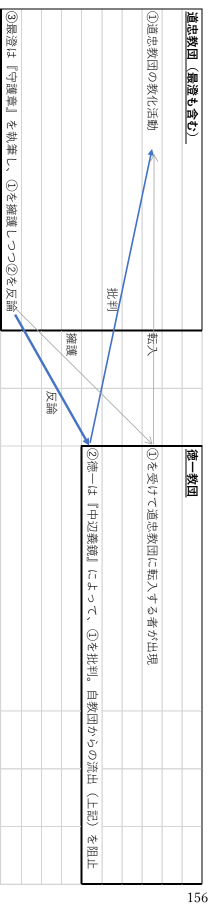
という時系列に照らし合わせると次のようになる。

゚❶道忠教団は『天台法華義』を用いて教化活動を行っており(詳細は次項)、 徳 一教団から転入する者が存在した。

戻るよう促した(先の③に相当)三八。 ②徳一は『中辺義鏡』において道忠教団撰『天台法華義』を批判し、その教団に転入した「有智者」「後学」等の人物達に対して、徳一教団に

①②に相当)三三○。これらを図示すれば、以下のようになる。 者」「後学」に示した。それにより、「有智者」「後学」たちが徳一教団に「帰信」しないよう促しつつ 三元、天台教学の正統性を訴えた(先の

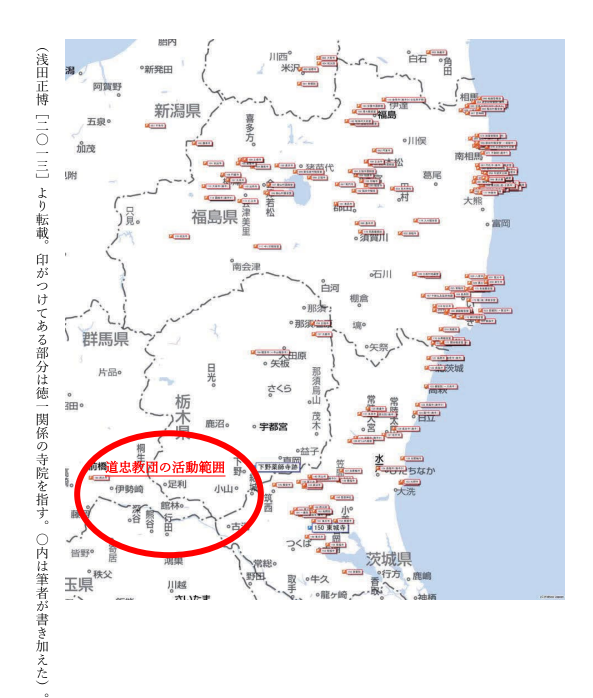
③最澄は『守護国界章』を執筆し、徳一撰『中辺義鏡』における法相教学理解に不備があることを、徳一教団から道忠教団に転入した「有智



解決の゜●について考察していきたい。 ったとは考えにくい」と指摘した①~⑦に関しても、おおむね解消することができよう。詳細については別稿で述べることにし、ここからは、未 いわゆる三一権実論争の図式が〝❶~〝❸のように整理できるとすれば、筆者が最初に「東国における論争の原因は単に教理面の相違のみにあ

#### 第三項 道忠教団の教化活動

たようである。このことは、浅田正博[二〇一三]の調査報告からも看取できよう。 における仏教情勢は、 先に結論を言うと、 下野薬師寺を中心として西側が道忠教団、 徳一側の人物たちが道忠教団側へ転入した背景には、道忠教団の積極的な布教活動が関係していると見られる。当時の東国 東側が徳 教団というように二分されており、両者は非常に接近した位置にあっ



多数活動していた『三。このとき、道忠教団が布教に用いたと推定される書物が、先ほどから挙がっている仮称『天台法華義』である。この書 『天台法華義』には他学派批判がほぼ行われていないことからしても、道忠教団が布教を行う際にこの書を用いたと見て不自然ではない。 このうち、西側では菩薩と称された道忠をはじめ、 天台教学に関する著作を参照しつつ、華厳教学や法宝の一乗思想を取り入れるなど、柔軟な思想が見受けられるのが特徴である「三」。また、 如来使と称された広智[生没年不詳]などが積極的に布教活動を展開しており、その門下も

が、 う。これらを踏まえれば、 に、 その裏付となるのは、 道忠教団へ転入した蓋然性は高まる三三。 「諸の有智者信じることなかれ」などと記されていたが、 徳一撰『中辺義鏡』の記述である。先にも見たように、徳一撰『中辺義鏡』では『天台法華義』の内容を批判するととも 道忠教団による『天台法華義』等を用いた布教活動により、 この徳一の記述は、 道忠教団による布教活動の強い影響力を示しているといえよ 「有智者」 「後学」と呼ばれる徳一教団と近しい人物たち

#### 小結

ったに過ぎない。 それを通じて自教団に属する門弟を教化することにあったと見られる。換言すれば、 れの教団と関係を有していた「有智者」「後学」の帰属をめぐる問題が大きな課題となっており、このことが結果として〝論諍〟という形式を取 以上に確認したように、最澄撰『守護章』と徳一撰 『中辺義鏡』における両者のねらいは、単に互いの教理を批判することにあるのではなく、 三一権実論争。は単なる「水掛論」
三四ではなく、それぞ

義的な目的にとらえられがちだが、本来の目的は東国における道忠教団近辺の「菩薩僧」予備軍を教化し、敵教団への流出を抑制することにあっ えを信奉しないよう促す、 ちなみに、この最澄・徳一の狙いは、 最澄の企図した「菩薩僧」 いわば指南書的な意味合いが看取できる『三五。また、 の育成との関連も想起されよう言言。 両者の著した書名にも表れている。最澄が著した『守護国界章』という題目には、 つまり、 最澄撰 最澄撰『守護章』が弘仁九年(八一八)に成立していることから 『守護章』 は、一見すると "徳一を批判すること』が第 東国の門下が誤った教

たと推察される。このことは、最澄撰 『守護章』の末尾に「われいま妙法の城を護らんがために、章を造り義を述べて世の傾くを救う」 (『伝

全』二、六八○)とあることからも窺えよう。

指南書としての機能を含んでいることが読み取れる。 方、徳一の『中辺義鏡』に関しても、「中主(徳一)と辺主 (道忠教団の人物) の義理 〔の相違を示す〕鏡(手本)」という意図を含んでお

たな側面を導き出すことができよう。これに伴って、 今後は「有智者」などの第三者に対する最澄・徳一の動向に着目しつつ、教理面以外のコンテクストを精査することで、 ´三一権実論争 「三一権実論争」の経過についても再考の余地があると筆者は考えているが、それらに関し の新

ては他日を期したい

は通例にしたがい、仮に〝三一権実論争〟と呼ぶことにした。 いわゆる〝三一権実論争〟という名称は、最澄と徳一の両者間における対立関係を適切に表現しているとは言い難い。しかしながら、ここで

ける一部分を担っているに過ぎず、論争全体に当てはめて理解することは避けるべきだろう。 とは考えにくい。また、 の三時教判に基づく法華経解釈」を参照)。これを踏まえると、単純に「一乗」・「三乗」の相違が、 徳一撰『中辺義鏡』には、 「一切皆成」と「五姓各別」に関する議論は、 「法華は一乗を説く」としている箇所が見受けられると指摘されている(師茂樹[二○一五] 最澄撰『守護章』下巻に確認できるが、これは最澄側・徳一側の議論にお 徳一撰『中辺義鏡』の批判目的であった (三二六) 五. 徳

ら言えば、郡司階層と呼ばれる地域と民衆に密着した有力氏族層を主たる牽引者とする「地方都市」ネットワークの形成とさえ呼びうるような社 時の関東の農民たちの目前で展開されるとき、 地とされていた。 会的成熟の達成と、 安藤俊雄・薗田香融[一九七四](五〇二)は、東国の状況について「……当時の関東地方は、奈良末期以来の打ち続く征夷戦争の前線基 「五姓各別」と「一切皆成」をかけた法華経論争は、荒々しい自然と風土にとりかこまれ、律令政府のきびしい収奪にあえぐ当 文字を通しての意志伝達や各種手工業生産の充実、 特別に切実な意味を荷ったであろう」と指摘する。しかしながら、当時の下野周辺は 知識と呼ばれる講の成立などの前代からの蓄積を前提に、そこに登場した 「東国の側か

ある」 籍していたと見られ、 摘もある(由木義文[二〇〇九](「第二章 だからこそ、後の天台座主を数多く輩出することができたのだろう。さらに、下野周辺の地域には、 されていたのである。 道忠・広智という優れたリーダーの存在によって、最澄が夢見た成熟した古代社会にふさわしい宗教・思想つまり時代の普遍性が実践的に先取 信仰の広がりとも相通づる。東国は決して草深い鄙ではなく、日本人の心、思想、生活を根底で支える大乗仏教、民衆仏教の揺藍の地だったので 次世代の〝菩薩僧〟たちの供給であったのみならず、経済的な援助を受けていた蓋然性も高い。 (熊倉浩靖 [二〇〇五] )と指摘されるように、非常に高度な文明が展開していたようである。 それは日本天台宗への収斂ばかりでなく、 同じ渡来人系の祖先を持つ最澄を優遇した理由になりうる。 帰化人の仏教」「第三章 徳一に始まる「仏都会津」の輝きや勝道を嚆矢とする日光周辺の神仏習合、 戒壇・下野の薬師寺の仏教」)。 以上のように、最澄にとって道忠教団は極めて密接な関係にあ 朝鮮からの渡来人が多く住していたという指 このような経済基盤を有していた道忠教団 道忠教団にもこれらの渡来人は多数在 Ш

九二 竹田暢典 [一九七五] 、中川修 [一九八一] 、小島信泰 [二〇一二] 、安藤俊雄・薗田香融 [一九七四] (五〇二—五〇三) 。

≘ 寺井良宣[一九八九]。

輪而運載、 たとえば、 権実同韻、 最澄撰『守護章』 守護国界、偏円異轍、 (一五二)には、 廣済黎元」とあり、 「天台智者、 法相教学に対しても隠健な態度を示してい 聴妙法於釈尊、 慈恩乗基、 授函杖於玄奘、 五味三時、 随機而雷霆、 三車四車、 比

≖ 詳細については、師茂樹[二○一五]を参照。

「九六 末木文美士・他 [一九八五] (三二) 莫依此疑問、 嫌軽彼宗」。 「此所述之諸疑問者、 恐謗法業、 招無閒報。 唯欲結所疑、 増明 解 向帰信、 専季其宗耳。 廣諸同法

例えば、 『守護章』下之下(六六六) 「この間の学生は、 自他を論ぜず、 かの古執を改めてこの新義に就け」などが挙げられる。

本稿では、すべての箇所を検討する余裕はないため、 重要と見られる箇所のみを取り上げ考察対象とした。

千名。 夫於一仏乗者、 随根有浅深。 諸有智者、善思念之(『伝全』二、一七一)。 根本法華教。 分別説三者、 隠密法華教。 唯一仏乗者、 顕説法華教。 妙法華之外、 無一句経、 唯一乗之外、 更無余乗等。 随機有

弾曰、 彼経、 初時、 第二時、 比況第三了義経、 非是法華涅槃経、 未説功徳為校量。 普天率土善男女、 努力勿信麁食語。 至心可信釈迦経

大唐判文、分明相伝。 努力努力、 諸宗有智有信者、 **莫信引獄之偽章也**(『伝全』二、一九七)。 全』二、一七八一一七九)。

<u>=</u>

明知、

汝但見疏文、

都不勘経、

加此証字、

誑惑後学。

可恐哉、

可恐哉。

諸有智者、

依経取解。

繁不更道(『伝全』二、二八四)。

 $\stackrel{-}{\overset{-}{\odot}}$ 妙法華経中、 無菩薩領解者、 愚鈍文字師耳。 非本所望已有太子、 則大師義、 契霊山説、 金輪心。 奥州義鏡、 乖上宮使、 釈尊教。 庶諸宗真学

**生、抛却迦羅子**(『伝全』二、六二六)。

道忠教団の人物が執筆したものと見ている。道忠教団とは、 などの思想を有していたことも指摘されている(田村晃祐[一九九二] で活動していた教団を指す(田村晃祐[一九七九](一八三―一八五)。この教団における人物達の思想的特徴として、 田村晃祐 [一九九二] (七三―七六)によると、徳一撰『中辺義鏡』の対破しようとした『天台法華義』は、 鑑真の「持戒第一」の弟子である道忠[生没年不詳] (七四)。 を中心として、 東国の下野近辺に広がっていた 天台のほかに華厳・三論 上野・下野周辺

弾日。 略示以下文、写取法苑句。章主未絶筆滅度。 大唐国七卷之本、多謬乱。 十二卷本、 稍再治。 今麁食者、 写錯謬本、 犯謗法失。 庶将来新

**字、十二卷章、為法相鏡**(『伝全』二、一八三)。

全』二、二一九一二二〇)。

初時。 三〇六弾日、 若聞一行、 汝説非理。已同前失故。 示為第二。 現希等下、 法領・喩領三時教、 為法華時。 汝雖探重頌本、 非処、 多過、 然猶不順師、 已不立。枝葉合領三時教、 妄立合領三時教。 縁作莫義、 似善知識、 得安立。 迷後学。 慈恩玄賛説、 有心君子、 任意取捨也 内滅 行 指為

法起信等故、不大乗止観。不信法華一乗、 非時非機濫雑偽門小止観等、 有智淘汰、任意取捨。 大涅槃等、仏性実性等故。不一乗止観、 遠離婆沙倶舍成実等小乗論故、不是小乗止観。不依深密大乗、 此則麁食者私止観耳。 努力努力、諸有智者、謬莫許此(『伝全』 十八門止観、 瑜伽顕揚、 対

三五〇。

不正義。一切学人、不可信受。所以者何、 二〇八 慈恩賛師者、安立明匠、三乗道師。 雖師教文不可順。 引勝鬘経、 随彼、 欲法華一乗為方便。約此義門不正義、雖師教文不可順。 誰宗学生、不依安立者哉。但望一乗義釈、未必尽奧旨。以十六会般若教、 **其師所墮、弟子亦墮、檀越亦墮**(『伝全』二、三六四—三六五)。 般若不了謗般若、 法華為権謗法華。 為第二時不了経。 此二種義、 約此義門不正 都

不可爾(『伝全』二、四〇九)。 若有正義、取用可伝。 二〇五 麁食者、未了此意、誑惑後学。深可悲愍哉。我見太甚耳。凡住持仏法有智丈夫、誠須雖自宗義、而若有邪義、指示後学、 此則智人。凡其文義、 雖邪偽而偏存阿黨、隠己邪義、探顕人過、 挙己偽義、 泯他正義、愚中亦愚耳。 自今以後、 不可誑惑。 伝法座主、 雖他宗義、 更

三〇 今麁食者所出論文、抄出慈恩玄賛文。非是瑜伽論正本、 故迷乱後学。 巨蠹偽章。 当今正引瑜伽本文、令取後学正智正解(『伝全』二、 四六

三二 **麁食、当知。<b>法相正義、大唐現伝、無謗法失**(伝全二、六六五)。

三三麁食、 当知。新義決択無謗法失。自今以後、 此間学生、 自他不論、 改彼古執、 就此新義也(『伝全』二、六六五―六六六)。

三三 寺井良宣[一九八九]。なお、師茂樹[二〇一五]が指摘するように、法相学派を批判する湛然[七一一―七八二]の文言を引用しなかった 理由も、 「有智者」を意識したことがその要因となるだろう。

については上之上(伝全二、一六四―一六五)である。 最澄撰『守護章』において基撰『義林章』を用いて反論する箇所は上之上(『伝全』二、一五九─一六二、一六八─一七○)、『成唯識論』

二 五 勒菩薩、賢劫第五当来真仏、到十四日月出、 指大乗基、未必護法。 最澄撰『守護章』「麁食者又云、護法菩薩是賢劫一仏、 今検十卷論、体支相違、 居第四天。咄哉、 彼護法菩薩、 **豈非順弥勒説哉。**若麁食、以護法菩薩、 去十重索。咄哉、 文字愚夫、何敢破仏心哉(『伝全』二、五七八—五七九)。 盲瞽愚夫、何敢破仏眼。 対宝公盲瞽、 決曰、此亦不爾。宝公破西方唯識論師者 我亦以弥勒補処、 対麁食空華。 弥

三六道忠教団近辺には、 前提に基づけば、 法相教学に通じている人物がいたとしても不自然ではなかろう。 「華厳、 涅槃、三論家、三宗大徳」 (六四六)と称されるように、多様な思想を有する人物が存在したようである。この

二七 麁食者又云、**冀諸有智者、可学仏説之三時教**(伝全二、一九六)。

諦、 三 < 十六諦、倶是菩薩之所証見。何汝、妄以初諦、配凡夫所見、次諦約二乗所見、第三諦当仏菩薩所見。又彼経中、具列十六諦。 約四教所詮、 余十三諦、 不配四教。 此有何所以。 若配四教者、 何故不説。若不配四教者、 彼所立四教、 摂法不尽。 如何足学(伝全二、二四 何故、 以初三

三九辺主亦云、 天親作論、 以七功徳分序品、 五示現分方便品。 其余品、 各有処分。昔河西憑、 江東瑤、 取此意節目経文。末代尤煩

なお、この箇所に関しても、 此亦非理。 と見られる。 任麁浅情、 嫌深細教、 後の文にも「本論に依りて経文を判ずべし」(『伝全』二、四七八)とあるため、おそらく辺主のことを指している 背知法意。 (中略) 乖天竺本、 依大唐末。豈弘法人哉。 故依本論、 可判経文。 **莫依人情**(『伝全』二、四二八)。

甚大迷謬。 有執。法華以前四十年教、是権教故、説定性二乗、無性有情、 諸有智者、 **莫謬依之**(『伝全』二、六七八)。 皆不成仏。法華後教、 是実教故、不簡定不定性、不分有性無性、 而説皆成仏

三三臆説科段、 有多過失。 故不可依。 可依論文。 (中略) 麁食者臆説合仏、 多有過失。 故不可依。 可依論文吾従成仏 (『伝全』二、四七八―四七

九。

三三山家、三乗倶索車、非唯二乗。

今謂不爾。 変易為火宅、 唯二索、 無正文故、 非菩薩。 義準有妨。 然此義細。 **有智可解。更不道也**(『伝全』二、四九三―四九五)。 故為末学、更指其事、 廣演分別。諸有智者、 莫厭繁重。 (中略) 此説非理。 所説之義、 不正義故。辨宅相

三三明知。 後周説三、都不経意。 決定趣寂声聞、 (中略)**努力莫帰麁食偽会**(『伝全』二、五九五―五九六)。 終不成仏。 (中略) 不解教意、謬定権実、 (中略) 此破非理。 所以者何。 類不定、 二周領解

三四 弾日、 此説非理。 何者、 全妄語故。汝引法華領解、建立三時教。其章文云、法華経信解品、 迦葉等四人、 領解仏説三時教故 (已上章文)。

<u>=</u> <u>=</u> 麁食者、 論純一句、 加一十一字、違論正文、背玄賛取意。菩薩之論加人師言、令見後学論正文。其罪極重(『伝全』二、四六六 信解品首、

従爾時慧命須菩提、

至得未曾有、

都無仏説文、但有弟子文。汝為令人信、

**妄仮金口説。**妄説之罪、

難可得避 (二一五—二一六)。

其

三三一人伝妄、百人伝真。今麁食者、 仮名於法相、 欺義於後学。 遂為助邪義、引相似文。今為済自他、 略示一両妄(『伝全』二、四九八)。

弾曰、 **麁食者五徴三会、二非一不、皆悉不理。** 何者、 偽会涅槃文、 **令迷後学者故**(『伝全』二、五四九)。

明白だろう。 後学を誑惑す」という一文が挙げられる。これを見る限り、 三元この傍証として、 最澄撰『秀句』上本(『伝全』三、二六)には、 徳一が法相教学に通じる人物(「有智者」「後学」)を教化しようとしていたことは 「麁食者、己が門徒を誘わんがために私に論文に字を加え、 聖教を壊乱し

「帰信することなかれ」という箇所は、 最澄撰 『守護章』に度々見受けられる。これは、 徳一教団から道忠教団に転入した人物に対して、 最

澄が注意を促すものであろう

者を意図した語が多数存在したと見て大過なかろう。 行ったのではないだろうか」(木内堯大[二〇一九])という指摘を踏まえると、本来の徳一撰『中辺義鏡』には、 章』に示される部分だけではなく、もっと大部の様々な教学に対する批判と考えられる。この中で天台教学と関わる部分を抽出して最澄が批判を illio 現存する徳一撰『中辺義鏡』には「有智者」「後学」を記す箇所は限られている。しかしながら、「恐らく『中辺義鏡』の全体は『守護国界 「有智者」「後学」等の第三

三 田村晃祐 [一九七九] (一八三—一八五)。

三三 田村晃祐[一九九二](二七一一二七二)。

う伝承が椎尾山薬王院(茨城県桜川市)に残っている。この伝承が残る椎尾山薬王院は、ちょうど下野薬師寺の東側、常盤山近辺に位置してお □□□ 浅田正博[二○一五]、内山純子[二○一九](三八)が指摘するように、徳一教団に属した最仙[生没年不詳]が、天台側へ転派したとい 徳一の教化範囲と一致する。したがって、最仙は道忠教団の布教活動によって徳一教団から転入した実例と考えられよう。

· 塩入亮忠 [一九一八]。

三三 このことは、最澄撰『守護章』の本文中に見て取れる。

謗法者為体也。偏執為基、 嫉妬為心也。非他為務、乃有麁食者、 立七教而乱文、 開二理而破義、 更構四教永断仏種、 復推両理深謗法華、

如是等邪執、**造斯指南、無謬詞**(『伝全』二、六三一)。

庶而今而後、 国無謗法声、万民不減数。家有讃経頌、七難令退散、守護国界、蓋謂其斯歟。 願国家大士、任意取捨耳(『伝全』二、六八

五人が東国出身者であり、 三三 最澄にとって、道忠教団は「菩薩僧」の供給源として重要な役割を担っていた蓋然性が高い。その証拠として、天台座主の七代目までのうち そのうち義真を除いた四人が少なからず道忠教団と関わっていたことが挙げられよう(由木義文[二〇〇九](八)。

はらんでいたと予想される。 可能性が高い。〝三一権実論争〟は、「もともとは「中主」徳一と「辺主」道忠教団と間で戦わされていた論争に、そこに最澄が割って入った」 代の僧侶が枯渇していたことを示すものだろう。それを勘案したとき、最澄にとって道忠教団は「菩薩僧」の供給源として不可欠の存在であった なお、座主には補任されていないものの、叡山において重要な役割を担っていた徳円[生没年不詳]も道忠教団出身とされる。また、弘仁七年 (八一六)を境に、「天台法華宗」で年分度者を受ける南都出身の僧侶が激減している点も注意される。このことは、「天台法華宗」を荷う次世 (師茂樹[二○一五](三四○)と指摘されるとおり、最澄にとっては「菩薩僧」の確保、ひいては「天台法華宗」の存続に関わる重大な問題を

ᇨを供給する役割を担っていたことも指摘できる。しかしながら、 薩僧/ 桓武天皇の護持僧である内供奉十禅師に推薦され、その後も重用されるに至ったのだろう。また、興福寺は、 ていた存在が興福寺とその僧侶たちであったことを指摘した。最澄は、 第二章では、最澄における入唐から帰国後までの動向に着目し、次世代の〝護国〟を担う組織である「天台法華宗」の確立と、それを担う〝菩 の養成課程について論じた。まず、第一節「最澄と興福寺の関係性」においては、「天台法華宗」を確立しようとする最澄を大きく支援し 興福寺から比叡山に登った僧侶が度々離反したため、最澄は弘仁七年(八一 政治勢力と多分に結びついていた興福寺と深い関係を有していたために、 当初の「天台法華宗」へと〝菩薩僧

国において大きな勢力を有しており、その領土を大きく拡大していた。最澄は、この徳一教団に〝論争〟を挑むという体裁をとりつつ、道忠教団 にとって、 の天台座主を多く輩出したほか、最澄とその教団に対して経済的な支援を行っていたとも想定できる。興福寺との関係が途切れた最澄とその教団 従来は単なる教学対決という位置付けにあった、いわゆる〝三一権実論争〞の目的とその役割を再考した。ここで取り上げた道忠教団からは、 六)を境として興福寺と距離を置くようになっていく。 それを受けて、第二節「〝三一権実論争〟の目的」では、新たな〝菩薩僧〟の供給源となった、東国の道忠教団と最澄の関係性に焦点を当て、 道忠教団は強力な支援者であったと考えられよう。唯一懸念されたのは、道忠教団と対峙する徳一教団の存在である。 徳一教団は、 後 東

の門下を教化し、次世代の〝護国〟を担う「天台法華宗」の

、菩薩僧、予備軍が流出する危機を乗り越えようとした可能性が高い。

# 第三章 南都諸宗に冠する〝護国〟組織の表明

第一節 最澄における清涼澄観の位置

はじめに

勢力の人物か?)からの批判を受けたために、 確認したい。ここで指摘するつもりであるが、最澄撰『秀句』に至っては、澄観の重要度が希薄になり、湛然のいわゆる「他宗批判」を援用する では論述することにしたい。 ようになっていく(第一節・二節で詳説)。このとき、徳一の批判には特別な変化は見られないことを勘案すれば、それ以外の第三者(南都仏教 のことを論証するため、最澄撰『秀句』前後における諸学派への対応度合いに関して、華厳学派・四祖澄観、天台学派・六祖湛然への言及を例に 天台法華宗独尊型、を最澄が積極的に主張するようになった背景として、徳一教団ではなく南都からの批判が大きく関与していたと見ている。こ 都諸宗とのさまざまな軋轢を生むこととなった。その結果、晩年に著された『秀句』においては、それ以前に企図されたいわば 〝護国〟姿勢から、〝天台法華宗独尊型〟の立場へと変化していくが、その変容過程については従来あまり指摘されていない。筆者としては、 〃 これまで見たように、最澄は次世代の〝護国〟を担う〝菩薩僧〟の育成に力を入れはじめたものの、それをきっかけとして東国の徳一教団や南 最澄は〝天台法華宗独尊型〟へと移行した予想される(第三節を参照)。以上の点について、以下 ″諸宗協力型 " の

学を本格的に受容した人物として名高い。ところが、 まず、伝教大師最澄[七六六・七六七一八二二]における、 中国華厳学派第四祖に位置付けられる澄観の著作を、たびたび参照していることが挙げられよう。従来、 最澄には天台教学のみならず華厳教学を受用していた形跡も見られる「三七。 清涼澄観[七三八―八三九]の位置づけを確認する。 澄観の著作と最澄の関係に注目した 最澄は、 日本において天台教 一例を挙げれ

研究は限られており『三八、十分な検討が行われてきたとは言い難い。この点を明確にすることによって、中国天台とは異なった最澄独自の教学を16

第一項 最澄による澄観撰『華厳経疏』の入手と閲読の範囲

考察する手掛かりになると筆者は考えている。

る二三九。 が、 最澄は、 おそらく弘仁二年(八一一)頃と推察されよう。その証拠として、最澄が空海に宛てた弘仁二年四月一三日の書簡には次のように記されてい 空海[七七四―八三五]から借用した澄観撰『華厳経疏』を書写したと見られる。澄観撰『華厳経疏』を最澄が借用した時期は不明だ

孟夏漸く勢あり。伏して惟みれば、遍照闍梨瑜伽道体安和なりや。 即日この最澄は思を蒙る。 (中略)

四月十三日

求法弟子最澄珠上

広雄遍照大阿闍梨法右。

を致すこと莫れば、弟子幸甚なり。謹空(『伝全』五、 せられんことを。ただ華厳疏は暗草にして、 天台文句ならびに湛然文句記二部、 証本のためのゆえに暫く借る。また貞元目録、一切経を写さんがための料に暫く借る。乞う恩を垂れ借与 経生写すこと得ず。最澄自ら写せば早く了り得ず。空く経見せず、今写し了らば送上せん。憂慮 四五八—四五九) 三四〇。

傍線部を見ると、 最澄と空海の交流が始まったとされる大同四年(八○九)八月二十四日付の書簡から、弘仁二年(八一一)までの二年間に限定される。 最澄は、 澄観撰 『華厳経疏』を弘仁二年以前に空海から借用していることが分かる。すなわち、 澄観撰 『華厳経疏』 ま

先に借用していることからも窺える。 ろう。その関心度の高さは、波線部にもあるように、智顗[五三八―五九八]説『法華文句』、湛然[七一一―七八二]撰『法華文句記』よりも た、空海が入京を許されたのが大同四年(八〇九)であることを勘案すると、最澄は、早い段階から澄観撰 『華厳経疏』に関心を持っていたのだ70

てた弘仁七年(八一六)二月十日の書簡に見て取れる。 さて、空海から貸し出された澄観撰『華厳経疏』は、 全三十巻のうち最初の十巻のみであったようである「四」。このことは、最澄から空海に宛

澄観新華厳疏上帙十巻唐本。

鳥瑟澁摩法一巻複余法。

右為伝法、借請未写得。然依書旨、御院給書、依員進送如件。(中略)

弘仁七年二月十日。

外資最澄 (状上)

高雄遍照大阿闍梨法在(『伝全』五、四五〇):四二。

傍線部を見ると、最澄が閲覧できたのは、澄観撰『華厳経疏』の十巻(現行版では二十巻)までであったことが分かる。

第二項 最澄の著作に見える澄観撰『華厳経疏』からの影響

最澄が澄観撰『華厳経疏』の一部を入手したことを踏まえて、最澄への影響を以下の順に沿って考察していきたい。

○『依憑集』(弘仁四年(八一三)成立)

口『守護章』(弘仁九年 (八一八) 成立)

『決権実論』・『破比量文』・『註金剛錍論』 (弘仁十年(八一九)~十一年(八二〇)成立?) 三四三

一最澄撰 「依憑集」

(四)

『法華秀句』(弘仁十二年(八二一)成立)

りどころにしていることを示す引文集である『四四。この中には、 つ目に、最澄撰『依憑集』に見える澄観からの影響を確認したい。最澄撰『依憑集』とは、中国・朝鮮を中心とした諸師たちが天台教学をよ 澄観に関する記述が二箇所見られる。一箇所目は次の記述である。

じめに義をもって教を分かつとは、教の類に五あり。③すなわち賢首の所立は広く別章ありて、天台と大同なり。ただ頓教を加う。今先にこれ 新華厳澄観天台義を判ず。大唐大原府崇福寺新華厳宗翻経沙門澄観は、天台義を判じて、理致円満とす。その華厳疏第一に云わく、①二に陳隋 にこれ**天台と大同なり**。ただ別円を会して、一乗の分を加うるのみ。自ら言わく、しばらく乗門に依りて略して四種を立つ。この四もて遍く 二代天台智者、 一切を摂すというに非ず。ゆえに失無し。第三立教開宗を二に分かつ。一には義をもって教を分かち、二には教に依りて宗を分かつ。いまは 南岳思大師 (中略)この師の立つる義、 理致円満なり。 (中略) ②三に唐朝海東、 元暁法師、また四教を立つ。 (中略) しかる

を用いて、後に惣じて会通す。安ぜざるあれば、 に円教なり。はじめはすなわち天台の蔵教なり云(『伝全』三、三五五―三五八) 四五。 類をもって改易をなす。五教というは、一に小乗教、二に大乗始教、三に終教、 四頓教、五72

一七一六八六] (傍線部②)や法蔵 [六四四一七一二] (傍線部③)の四教の概念が、 る。一点は、慧思・智顗の教判を「この師の立つる義は、理致円満なり」(傍線部①)として澄観が賞賛している点であり、もう一点は、元暁 [六 この箇所は、澄観が、天台学派のいわゆる五時八教の教相判釈について言及している場面を最澄が引用するものである。特徴的なのは二点あ 最澄が澄観撰『華厳経疏』を尊重する動機になったと推察される。 「**天台と大同**」であると澄観が見做している点である。この二点

次に、二箇所目を確認したい。

憑を熟察すべし。 吁乎実なるかな、生れながらにして知る者は上なり、学びて知る者は次なり。 (中略) ②もし疑心あらば、 澄観の経疏を披き、 湛然の疏記を聞かんのみ(『伝全』三、三六三—三六四) 三六。 (中略) ①伏して願う。 有心の君子、 愛憎の情を放れて、 諸宗の

ように促している。これは、 ることを知るべきであると述べている(傍線部①)。それを踏まえた傍線部②では、①に「疑心がある者」に対して、澄観撰『華厳経疏』を読む 最澄は、 先天的に天台の教えを知る者と、後天的に知る者の両者がいるとした上で、「有心の君子」「宮ャに対して諸宗が天台教学に依拠してい 澄観撰『華厳経疏』を最澄が重んじている証左となるだろう「四へ。

経疏』を援用している。当該箇所を大別すると、以下のようになる。 最澄撰『守護章』とは、 奥州の徳一[生没年不詳]撰『中辺義鏡』を批判した書であるとされる「四九。最澄はこの書においても、 澄観撰

(1)徳一を批判するために、 最澄は、天台教学を信奉している一師として澄観の名を挙げる『玉〇。

(2)最澄は、徳一との教判に関する議論の中で、澄観撰『華厳経疏』を用いている。

(3) 最澄は、 「不変真如」と「随縁真如」を論ずる箇所で、 澄観撰 『華厳経疏』を取り入れている。

(1)の箇所は次のようである。

知らんと欲せば、 み。 くべし。愍喩して曰わく、この説は理に非ず。古今のもろもろの龍象、多く異宗あるがゆえに。②汝、 **麁食者曰わく、諸説に違する失とは、©古今のもろもろの龍象徳等、** 金剛智三蔵、無畏三蔵、 もし一乗師を指さずは、 智儼三蔵華厳問答、翻経賢首探玄記、新羅元曉師涅槃宗要、 ないし不空三蔵、般若三蔵等の、伝うるところの一乗の正義、 証となすに足らず。もし一乗の宗を指さば、天台に依憑あり。貞観以後、 ただ諸法実相もって経体となすと説かざるがゆえに。下のごとくまさに説 大唐一行阿闍梨遮那経疏等を覧るべし。かくのごとき等の宗、 みな天台義に符す。 一乗の人を指さずは、ただこれ妄説の 日照三蔵、実叉難陀三蔵、 麁食の義に同じからず。もし義を 流支三蔵、

天台に依憑す。 依憑集の説のごとし。 ③麁食者は清涼の伝を披かず、 尭舜の師を隠失す。 その失は人過にして、 もっぱら麁食にあらんや(『伝

全』二、四一三一四一四) 言言。

が見て取れるだろう。 る。このとき、最澄が「一乗の師」の一人として挙げるのが澄観である(傍線部③)「玉」。この箇所においても、最澄が澄観を尊重していること まず、徳一が「古今の諸の龍象徳等、ただ諸法実相をもって経体となすと説かず」(傍線部①)として、最澄を批判する。最澄はそれに対し 「なんじは一乗の人を指さず。ただこれ妄説のみ。もし一乗の師を指さずは、証とするに足らず」(傍線部②)として、徳一の批判を斥け

疏』(『大正』三五、五一二上)を引用している 次に、②を確認したい。最澄は、徳一の依拠している三時教判 (初時有教・第二時空教・第三時中道教)を批判するために、 澄観撰 『華厳経

問う。何をもって三時を破すの文を能破となすと知ることを得るや。答う。大唐澄観法師云く、 くが如し。 の聖教を断ずること能わず。いまだ最後にあらざるを以てのゆえに。しばらく一類の義を顕すに約すがゆえに、三を分かつのみ。 このゆえに、 汝の三時教に執すは、苑澄ともに許さず(『伝全』二、一六七―一六八)三三三 明らかに知るべし。 深密の三時 義は前に説 定んで一切

傍線部では、 "『解深密経』に説かれる三時教判は、 一切の聖教を断定できていない〟という澄観撰 『華厳経疏』の批判が引用されている。

の説は、最澄が徳一批判をする上で有用だったのだろう「玉四。

響を受けたものされてきた「宝玉。それに加えて、武覚超[一九八八](一三)は、「不変真如」・「随縁真如」の解釈に関して、 ③を確認したい。従来、最澄が使用する「不変真如」・「随縁真如」という概念については、天台六祖・湛然[七一一―七八二]の影 「最澄の独自

が存することを指摘している。

如はみずからの依りどころとする法華一乗の中真理と規定して教判的に解釈したところに湛然にみられない最澄の独自性が窺えるのである。 最澄はかかる湛然の随縁真如説導入の立場を受けてはいるが、不変真如のみを立てる法相教学の凝然真如を三乗共学の偏真理と貶し、 随縁真

見ている二五六。 定している。 武氏は、 「不変真如」 その理由としては、 筆者は、 武氏の見解に概ね賛成であるものの、この教判論を「最澄の独自性」が表現されたとするのはやや検討の余地があると想 (法相教学) よりも 最澄の「不変真如」・「随縁真如」 「随縁真如」 (天台教学)が優れているという「教判的」 解釈が、 澄観撰 『華厳経疏』の解釈と酷似している点が挙げられよう。 な解釈こそが、 「最澄の独自性」 であると

まずは、 最澄撰『守護章』において、「不変真如」・「随縁真如」が使用される例を挙げよう。

身は縁起常住なり。 それ真如の妙理に両種の義あり。不変真如凝然常住、 義を摂む。 **麁食の執するところの凝然真如は、** 相続常の義にまた両種の義あり。 定んで偏真となす(『伝全』二、五六七) 言せ。 随縁真如縁起常住なり。報仏の如来に両種の身あり。夢裏の権身は有為無常、 随縁真如相続常の義、依他縁生相続常の義なり。 いま真実の報仏は、 随縁真如相続常の 覚前の実

るのみであると批判する。 傍線部のように、最澄は自身の教義を「随縁真如」に当て、対する麁食者 同様の例は最澄撰『守護章』に多く見られるが、もう一例のみ示しておきたい。 (徳一) は 「凝然真如」に固執し、 「偏真」 (偏った真如)を理解す

えにまさに遊戯すべからず。 麁食者の執するところの一切種智、 山家の立つるところの一切種智は、 依他の故にしばらくまさに有為なるべし。 証甚深のゆえに、これ有為にあらず。**理は随縁するがゆえに**、遊戯を礙げ また真如の妙理は、 偏真無為のゆえに随縁の義を闕く。

あに偏真択滅を執して、

中真の寂滅を疑わんや『五八。

ここにおいても、 最澄は、 麁食者 (徳一) の真如理解が「**随縁義を闕く**」と指摘し、 山家 (最澄側) の説く「理随縁」に劣っていると判じてい

る。

めに、 を澄観が解説している場面である。このうち、 さて、 まずは澄観撰 これまで見てきた最澄における真如理解および教判的な一面は、 『華厳経疏』における教判論を見ていきたい。以下に示す箇所は、 「二始教」と「三終教」の区別に注目したい。 澄観撰『華厳経疏』に基づいている可能性がある。この点を確認するた 華厳学派の五時教判 (小乗教・始教・終教・頓教・円教)

教とは、 えに、 頗る改易をなす。五教というは、 第三立教開宗を二に分かつ。一には義をもって教を分かち、二には教に依りて宗を分かつ。いまはじめに義をもって教を分かつ。教類に五あ 教と名づく。 教となす。これすでに未だ大乗の法理を尽くさずがゆえに、 ですなわち賢首の所立は広く別章ありて、 名づけて実となす。 また分教と名づく。 定性二乗、 無性闡提、 上の二教ならびに依他の位、 深密は第二第三時教をもって、 一に小乗教、二に大乗始教、三に終教、 悉くまさに成仏すべし。 天台と大同なり。 漸次に修成するがゆえに、総じて名づけて漸となす(『大正』三五、 まさに大乗至極の説を尽くすがゆえに、 立ちて初となす。不成仏あるがゆえに、名づけて分となす。三に終教とは、 同じく定性二乗ともに不成仏なるを許すがゆえに。 ただ頓教を加う。今先にこれを用いて、後に総じて会通す。安ぜざるあれば、 四頓教、 五に円教なり。はじめはすなわち天台の蔵教なり。②二に始 立ちて終となす。実理を称するを以てのゆ いまこれを合して、 五一二中)三五九。 総じて一

教」に当て、 澄観は、 には「定性二乗、 "法蔵の立てた五教判は、 「未だ大乗の法理を尽くさず」と判別する 無性闡提、 悉くまさに成仏す」、 天台と大同である。としている(傍線部①)二六〇。 「まさに大乗至極の説を尽くす」などと記されるため、 (傍線部②)。一方、天台学派に関する澄観の言及は見られないが、 その上で、法相学派が所依とする 「三終教」以上に当てはまると見 『解深密経』 「三終教」 を

てよいだろう。これらを図示すれば以下のようになる。

法相学派=「二始教」=『解深密経』・「定性二乗倶不成仏」

天台学派=「三終教」以上=「大乗至極之説」・「悉当成仏」

次に、 「二始教」・「三終教」と「不変真如」・「随縁真如」の対応を確認したい。注目されるのは、「二始教」と「三終教」の相違点であ

る。

正] 三五、五一二下)三六。 切衆生は平等一性にして、ただこれ**真如随縁を成立す**。 に非ず。 二に始教の中、 (中略) 三の終教の中、 (中略) 立つるところの真如は、 (中略) 立つるところの八識は、 常恒不変にして、 依他の無性はすなわちこれ円成なり。 如来蔵に通じ随縁成立す。不生滅と生滅は、 随縁を許さず。 依他起性は似有無からず。 (中略) 楞伽等の経、 すなわち無性の真空は円成する 和合して非一非異を成ず。一 起信等の論のごとし(『大

うになる。 澄観は、 「二始教」 (傍線部)に「不許随縁」、 「三終教」 (波線部)に「**随縁成立**」を対応させている。先に挙げた図と合わせると以下のよ

法相学派 = 「二始教」 = 『解深密経』・「定性二乗倶不成仏」・**「不許随縁」** 

天台学派=「三終教」以上=「大乗至極之説」・「悉当成仏」・**「随縁成立**」

の独自性」が表れたとするよりも、 澄が真如理解の優劣をもとに徳一を断じたことと共通していると言える。 このように、澄観が解釈する「二始教」と「三終教」の間では、 澄観撰 『華厳経疏』に依拠したと見るのが穏当だろう「六二。 \*真如は随縁であるか、否か、ということが一つの教判基準となっており、 したがって、 真如観に基づく教判論は、 武氏が主張するように、 「最澄 最

# (三最澄撰『決権実論』・『破比量文』・『註金剛錍論

る。 中で注目されるのは、最澄が自宗を「法性宗」としている点である「六四。この点に関しては、 三つ目に、『決権実論』・『破比量文』・『註金剛錍論』に見える、澄観からの影響を考察する。最澄撰『決権実論』・『破比量文』とは徳一 へ向けた反駁書であり、 『守護章』の後に作成されたと見られる「六三。一方、 『註金剛錍論』は、 薗田香融 [一九八一] (一一一) による指摘があ 湛然撰 『金剛錍』の註釈書である。これらの

運び方は、 た問題を、 すなわち最澄の論証の特色は、 かれの「法性」ないし「法性宗」の用法によってあとづけることができたのである「六五 ひろく通仏教的な立場に解放して、 法性真如は 「凝然」 自己の立論の強化に利用したものであったといえるだろう。 であるか、それとも 「縁起」するものであるか、という瑜伽派内部で久しく議論されてき そしてこの間の巧みな論理の取り

ったのではなく、少なくとも唐の湛然の用いるところでもあったのである」と主張する。しかし、湛然の著作には、 薗田氏はこのように述べた上で、 「すなわち「法性宗」に関して上に推定したことがらは、 ただ最澄の個人的な理解にもとづく恣意的な用法だ 「法性宗」の語は管見の限り

はこの前提に立ち、「澄観の著作に見える「法性宗」の概念」と「最澄の著作に見える「法性宗」の概念」を比較してみたい。 見当たらない。また、 「法性宗」という語の初出は澄観撰『華厳経疏』であるため『天木、ここから最澄が引用したと見るのが適切だろう。以下で19

#### 澄観の著作に見える「法性宗」の概念

を用いているようである。 まずは、 澄観撰『華厳経疏』における「法性宗」の概念を確認する。要点を述べると、澄観は「法相宗」の対概念として「法性宗」という呼称 以下では、澄観撰『華厳経疏』(五一○中─五一一下)における両宗の解釈を確認したい。

第二に西域を敍ぶるは、 には戒賢と名づけ、 二には智光と名づく(『大正』三五、五一〇中)ニスセ。 ③すなわちいまの性相の二宗、 はじめは彼方に出づるがゆえに、 西域と名づく。いわく那爛陀寺同時に二大徳あり。

いる。 まず、①では〝西域に「性」と「相」の二宗がある〟と定義している。そして、②では戒賢[五二九―六四五]・智光[生没年不詳]を挙げて ①と②を対応させると、 「性」が智光、 「相」が戒賢に当てはまると見られる。続く③と④は、戒賢と智光の解説である。

略) もって、真の了義となす(『大正』三五、 ③戒賢は遠く弥勒無著に承け、 ④二に智光論師は、 遠く文殊龍樹に承け、 近くは護法難陀に踵る。 五一〇中一下) 三六八。 近くは青目清弁に稟く。 深密等の経、 瑜伽等の論に依りて三種の教を立つ。法相大乗をもって了義となす。 般若等の経、 中観等の論に依りてまた三時教を立つ。無相大乗を明すを 中

観派を伝承したとされる。 ③によると、戒賢は弥勒・無著[生没年不詳]等のいわゆる唯識派を伝承したという。一方の智光は、④によると、龍樹[生没年不詳] それらの相違点については、以下のように大別されている。 等の中

©然るに二宗を会さんと欲すれば、 は一性と五性の別、 二諦空有の即離の別、 三には唯心と真妄の別、 八には四相一時前後の別、 すべからく二宗の立つる義を知るべし。 四には真如随縁と凝然の別、 九には能所断生の即離の別、 五には三性空有の即離の別、 多く差別あり。 十には仏身の無為有為の別なり(『大正』三五、 略して数條を敍べん。一には一乗と三乗の別、二に 六には生仏の不増と不減の別、七には 五一上

真如)」、 **然別**」である。これには、 ⑤ では、 「相」を「真如凝然((不変真如)」に当てはめて理解しているのだろう。詳細は次のように語られている。 澄観が、 性 澄観が (智光・中観派) 「随縁」と「凝念(不変)」を教判的に区別する意図が見受けられる「キーン。すなわち、 ح 相 (戒賢・唯識派) との違いを十項目挙げている。筆者が注目しているのは、 「性」を 「真如随縁(随縁 「四真如随縁凝

仏の方便説をば除く。また云わく、初めは三乗をもって衆生を引導し、しかる後にただ大乗をもってこれを度脱す。性は唯一なるを以てのゆ のごときは、則ち三乗をもってこれを権とし、一乗を実となす。法華経に云わく、 るがゆえに、定無と云うのみ(『大正』三五、五一一上一下) 三十一。 もしは過もしは及ばすとなすは、みな了義に非ず。第三時の中、 ◎法相宗の意のごときは、一乗をもって権となし、三乗を実となすがゆえに。深密の三時教の中、初めは皆成ぜず。 (中略) みなこれいまだ法華の前に説かず。その長時について云わく、定性無性は、永定永無に非ず。諸論は仏の方便に随いて成立す 有性の者は成じ、 十方仏土の中、ただ一乗法あり。二もなくまた三もなし。 無性は成ぜずを、まさに了義となす。 次の一は成に向かう。これ (中略) ⑦法性宗の意

⑥によると、「法相宗」が『解深密経』に基づき、〝一乗権三乗実〟または〝有性成仏、無性不成仏〟説に依ると澄観は見ている。その一方、 「法性宗」(中観派)は、 『法華経』に基づく "一乗実三乗権" または "無性成仏" 説に依っていると判じている。 7

さて、①~⑦の関係を図式化すれば以下のようになるだろう。

「法相宗」=戒賢・唯識派・三乗真実一乗方便・有性成仏・無性不成仏・真如凝然・有・『解深密経』

「法性宗」=智光・中観派・一乗真実三乗方便・無性成仏・真如随縁・空・『法華経

最澄の著作に見える「法性宗」の概念を確認していきたい。 これを見ると、澄観の定義する「法性宗」は、「法相宗」 (唯識派)への対概念になっていることが分かる [せ]。このことを念頭に置きつつ、

最澄の著作に見える「法性宗」の概念

つ目の著作は、最澄撰『決権実論』である。この書では、全二十問答のうち後半部分の冒頭部に「法性宗」の語が見受けられる。

法性宗山家問難。問。門外三車之中、牛車与露地白牛車同異第一(『伝全』二、七〇一)。

いられる「法性宗」というのは、 二つ目の最澄撰 傍線部では、最澄が「法性宗」と自称しているのが見て取れる。最澄撰『決権実論』は、 『破比量文』では、基[六三二―六八二]の「定性の二乗」が存するという見解(傍線部①)に対して、 「法相宗」への対概念であると見てよい。この点に関しては、 徳一側を反駁する書であることからしても、ここで用 先に見た澄観の「宗」概念と酷似している。 「法性宗」という立場

から批判を加えている(傍線部②)。

定 がゆえに。②法相師立つるところの比量 ①大乗基師成唯識掌中枢要上巻に云わく、 立つるところの量の中、すなわち自教相違の失あり。楞伽経五種性の中、定性の声聞なきがゆえに。涅槃の五種の病人、定性の独覚無き 乗の被るところなるがゆえに)。法性宗が定性を立つるは、 二乗の果、 かの宗にまさにあるべし。 まさに定性あるべし。 位に約す 定性にご (摂論、 乗の被るところなるがゆえに。 一種あり 荘厳、 (一に本性定) 楞伽経、 仏性品) 乗の被るところなるがゆえに。 大乗の者のごとし。山家破して云わ (『伝全』二、七三四―七四四) 二に方便

おける「定性」は、 いう概念をもって、 ②の批判は 〃「法性宗」でも「定性」は認めるが、基の主張のように、仏果に至ることのない種性を「定性」とするのではない。 徳一を批判していることが分かる。これも澄観撰『華厳経疏』を最澄が援用していた傍証となるだろう。 「位に約す」のであって、最終的に成仏するまでの方便の位を指す〟というものである。ここにおいて最澄は、 「法性宗」と 「法性宗」に

三つ目の最澄撰『註金剛錍論』には、以下のようにある。

心鏡なり。伏して願わくば、遠くは上宮大師を仰ぎて、近くは過海和上に馮り、この宗を建立し、 金剛錍論は、 新法性宗の肝心なり。 (中略) いまこの法性宗、 龍猛の苗裔、 南岳の子孫なり。 性相円融して理事具足す。覚者の明師、 かの徳に報謝す。わが国の仏弟子、誰か二 禅 者 183

聖の恩を忘れんや(『伝全』四、一)言中四。

る。また、古くは「上宮太子(聖徳太子 [五七四一六二二])」、近くでは「過海和上(鑑真 [六八八—七六三])」が、日本に「此の宗(「法 性成仏・真如随縁・空・『法華経』)は、最澄の主張と類似していることも指摘できよう。 性宗」)を建立」したと最澄は見ている。これらの記述を勘案すると、最澄は「天台宗」=「法性宗」と連想していた可能性が高いニャニ 一五―五七七])の子孫」であることを表明している。これは先に見たように、澄観が、龍樹などの中観派を「法性宗」に当てることと一致す (「法相宗」) への対概念であることが予想され、この点は澄観と一致している。また、澄観が定義する「法性宗」の特徴(中観・一乗真実・無 以上、最澄撰『決権実論』・『破比量文』・『註金剛錍論』に見える「法性宗」の概念を確認した。最澄の使用する「法性宗」の概念は、徳一 最澄は、自宗を「新法性宗」または「法性宗」と表現している。さらには、その呼称をもって「龍猛(龍樹)の苗裔」であり、南岳(慧思[五 したがって、澄観の「法性宗」という語とその概念

四最澄撰『秀句』

を、最澄は意識していた可能性が高い。

されたと見られる。この書には、一箇所のみ澄観撰『華厳経疏』が引用されている。 最澄撰 『秀句』における澄観 『華厳経疏』の依用を確認したい。 最澄撰 『秀句』は、 最澄が没する前年の弘仁一二年(八二一)に作成

時を判ずるに足らず。 約するがゆえに、 短翮詰まりて華厳を権と言うは、 明らかに知るべし。 三を分かつのみ(已上は疏の文)。明かに知るべし。大唐の新判、 ゆえに大唐貞元十四年歳次戊寅(日本国延暦十七年次戊寅に当たる)、翻経詳定沙門澄観法師、 深密の三時 他宗を了せず、妄微を設く。法華を権となすは、上にすでに破す。深密の三時は、ただ領解にして一代の教84 定んで一切の聖教を断ずること能わず。 いまだ最後にあらざるをもってのゆえに。 三時を許さざるなり(『伝全』三、七六―七七)三七六。 新華厳経疏第二に云わ しばらく一類の義に

摘されており「せん、これらの人物に自宗(天台)の教義が優れていることを示すため、華厳学派・澄観の「新判」を最澄は用いたと考えられる。 的以外の背景があると筆者は予想している。すなわち、徳一から攻撃されていた東国の道忠教団周辺には、 いることが分かることも、注目されるのは、 傍線部を見ると、 徳一が 「華厳を権となす」とすることに対して、最澄は澄観撰 「大唐の新判」として澄観撰『華厳経疏』を最澄が掲げている点である。この点は単なる徳一批判の目 『華厳経疏』 (『大正』三五、五一二上)を引用し、 華厳信仰を持った人物がいたことが指

小結

これまで確認した事項まとめると以下のようになる。

は高いものだったと見られる。 ①最澄は、 空海から澄観撰『華厳経疏』を借用している。この時、 天台経疏よりも先に澄観撰『華厳経疏』を借用していることから、 その関心度

②澄観は、 ·随縁真如」の間で優劣を判別し、自宗を「法性宗」と称することに関しても、澄観の思想を受容した傍証となるだろう。 法相学派を教判的に低く見る傾向があり、 最澄にとって徳一を批判するために有用だったと見られる。 また、最澄が 「不変真如」

③澄観は、 法蔵等の教判を「天台と大同」と見做していた。この記述から、澄観が天台教学に対して好意的であると最澄が受け取った可能性は高55

④最澄は、 澄観撰 『華厳経疏』を「大唐の新判」と評し、当時における最新の情報と認知していたと推察される。

以上の点から、最澄は澄観撰『華厳経疏』を自著の中で多々援用しており、高く評価していることは疑いえない。その背景として想定されるの

・「大唐の新判」とあるように当時における最新の教学であると最澄が認知していた点

は

澄観が天台教学を評価しているように見受けられる点

「法性宗」の概念は道忠教団の人物を擁護しつつ徳一(「法相宗」)を批判するために有用だった点

などが挙げられる。これらの点は、中国天台とは異なる最澄独自の思想と見て大過なかろう。

□□□ 木内堯大 [二○○八(三)] 、進藤浩司 [二○○八] 、由木義文 [一九七四] 、吉津宜英 [一九八七] ・ [一九九七] などを参照。

三三 筆者の管見の範囲では、吉津宜英[一九八七]・[一九九七]が指摘するのみであった。

四月一三日の最澄書簡の年次には諸説あるが、佐伯有清[一九八八](一二一)に依った。

□□○ 孟夏漸勢。伏惟、遍照闍梨瑜伽道体安和。即日此最澄蒙思。(中略)

四月十三日

求法弟子最澄珠上

広雄遍照大阿闍梨法右。

経見、今写了送上。莫致憂慮、弟子幸甚。謹空(『伝全』五、四五八—四五九) 天台文句并湛然文句記二部、 為証本故暫借。又貞元目録、 為写一切経料暫借。乞垂恩借与。 但華厳疏暗草、 経生写不得。最澄自写早了不得。不空

上・下巻となっており、合計数すると六十巻になっていたのだろう。これを踏まえると、最澄の披閲した「十巻」とは、現行版澄観撰『華厳経 二 四 一 現行の澄観撰『華厳経疏』は六十巻であるが、空海の将来目録には「華厳経疏一部卅巻」とある。おそらく、 空海の記す三十巻は一巻につき

三四二 澄観新華厳疏上帙十巻<sup>唐本</sup>。

疏』の二十巻までに相当すると見られる。

烏瑟澁摩法一巻複余法。

右は伝法のために、借請するもいまだ写すことを得ず。然らば書旨に依りて、御院に給うの書、員に依りて進送すること件のごとし。 (中略)

弘仁七年二月十日。

外資最澄(状上)。

高雄遍照大阿闍梨\*\*\*(『伝全』五、四五〇)。

教大師選集録』(『伝全』五付録、一六四)に従い、 『註金剛錍論』に関しては、最澄非撰とする説 『註金剛錍論』を暫定的に最澄の真撰として扱った。 (渡辺守順 [一九九二] (一七四))等もあるが、十分な根拠は見られない。ここでは、 层

四 田村晃祐 [一九七九] (一八)。

五五―三五八)。なお、この箇所の典拠は、澄観撰『華厳経疏』(『大正』三五、五〇九下)と見られる。 教。今先用之、後惣会通。有不安者、類為改易。 非謂此四遍摂一切。故無失矣。第三立教開宗分二。一以義分教、二依教分宗。今初以義分教、 (中略)此師立義。 · S 新華厳澄観判天台義。大唐大原府崇福寺新華厳宗翻経沙門澄観、 理致円満。 (中略)②三唐朝海東、 言五教者、一小乗教、二大乗始教、三終教、 元暁法師、 亦立四教。 判天台義、理致円満。其華厳疏第一云、『二陳隋二代天台智者、 (中略)然此大同天台。 教類有五。③即賢首所立広有別章、 四頓教、 但会別円、 五円教。 加 一乗分耳。 初即天台蔵教芸(『伝全』三、三 自言 且依乗門略立四 大同天台。 南岳思大師 但加頓

聞湛然疏記耳。 三四六 吁乎実哉、 生知者上、学知者次、此言有以也。 (『伝全』三、三六三―三六四)。 (中略) ①伏願。有心君子、放愛憎之情、 熟察諸宗之憑。 (中略) ②若有疑心者、 披澄観経疏、

回り この「有心の君子」は、自身の門弟あるいは東国の道忠教団近辺の人物を指していると予想される。

「四八同様の箇所は、最澄撰『守護章』(『伝全』二、二一一)にも見受けられる。

□宝○これと似た場面は、最澄撰『守護章』の他所(『伝全』二、二七五、五六四)にも見受けられる。

宗要、 乗人、 乃至不空三蔵、般若三蔵等、 **麁食者曰。違諸説失者、①古今諸龍象徳等、** 大唐一行阿闍梨遮那経疏等。 但是妄説耳。 若不指 **一乗師、** 所伝一乗正義、 如是等宗、 不足為証。 依憑天台。 皆符天台義。不同麁食義。 不說唯諸法実相以為経体故。如下当説。愍喩曰。此説非理。古今諸龍象、多有異宗故。②汝、 若指一乗宗、天台有依憑。 如依憑集説。③麁食者不披清涼伝、 若欲知義、 貞観以後、 可覧智儼三蔵華厳問答、 日照三蔵、 隠失堯舜師。 実叉難陀三蔵、 其失人過、専有麁食哉(『伝全』二、四 翻経賢首探玄記、 流支三蔵、 金剛智三蔵、 新羅元曉師涅槃 無畏三

一三一四一四)。

自身の主張を証明する根拠として澄観説を挙げている。 「宝」また、最澄撰『守護章』の他所(『伝全』二、二七五、五一六、五六四)や、 『決権実論』 (『伝全』二、七○○)などにおいても、 最澄は

前説。 問。 是故、 何以得知破三時文為能破耶。 汝執三時教、 苑澄倶不許(『伝全』二、一六七—一六八)。 答。 大唐澄観法師云、 明知。 深密 二時、 不能定断一切聖教。 以未在最後故。 且約顕一類義故、 分三耳。 義如

五、五一〇中)と見られる。 挙げて慧苑説そのものを批判している(『伝全』二、一九四)。なお、慧苑批判として最澄が引用するのは、 | 玉四|| この箇所以外にも、徳一が慧苑撰『刊定記』を用いて天台の化法四教を批判する(『伝全』二、一八四―一八五)のに対し、 澄観撰『華厳経疏』 (『大正』三 最澄は澄観説を

至 田村晃祐 [一九九○]、花野充道 [一九九五]等。

近いと言えよう。なお、最澄が徳一との間で「不変真如」・「随縁真如」の優劣を指摘することは、 「不変真如」・「随縁真如」を用いた最澄の「教判的」な解釈は、筆者の管見の限り湛然の著作には見られない。したがって、武氏の見解に 英 亮 [二〇二〇] でも指摘した。

随縁真如相続常義、 夫真如妙理有両種義。不変真如凝然常住、 依他緣生相続常義。今真実報仏、 随縁真如縁起常住。報仏如来有両種身。夢裏権身有為無常、覚前実身縁起常住。相続常義亦有両 摂随縁真如相続常義。 麁食所執凝然真如、 定為偏真(『伝全』二、五六七)。

縁故、 三五八 麁食者所執一切種智、 不礙遊戱。 豈執偏真択滅、疑中真寂滅哉(『伝全』二、四九一—四九二)。 依他之故且応有為。 又真如妙理、 偏真無為故**闕随縁義**。 是故不応遊戯。 山家所立一切種智、 証甚深故、不是有為。 理随

通 有不安者、 第三立教開宗分二。一以義分教、二依教分宗。今初以義分教。教類有五。②即賢首所立広有別章、 頗為改易。 言五教者、 一小乗教、二大乗始教、 三終教、 四頓教、 五円教。 初即天台蔵教。②二始教者 大同天台。 但加頓教。 亦名分教。 今先用之、後総会 以深密第二第三時

二六〇この箇所は、先に確認した最澄撰『依憑集』の典拠となる部分である。

提

教

正三五、五二二下)。 蔵随縁成立。不生滅与生滅、 三二二始教中、 (中略) 所立真如、常恒不変、**不許随縁**。依他起性似有不無。非即無性真空円成。(中略)三終教中、 和合而成非一非異。一切衆生平等一性、 但是真如**随縁成立**。 依他無性即是円成。 (中略)如楞伽等経、 (中略) 所立八識、 起信等論(『大 通如来

のことも澄観撰『華厳経疏』を最澄が参照していた根拠となるだろう。 三二 これまで見てきた澄観撰『華厳経疏』の箇所は、巻二に含まれている。これは、最澄が確実に閲覧していた巻十の範囲とも合致している。

三三 田村晃祐 [一九七九] (一七)。

能性は低いと見られる。 語の初出が華厳学派の澄観の著作にあると指摘されており(池麗梅[二〇〇八](五七)、それ以前に湛然が「法性宗」という語を用いていた可 二六四なお、 『天台法華宗伝法偈』(『伝全』五、二二)にも、 「其湛然大師(中略)後嗣其学者、号法性宗也」とある。 しかし、 「法性宗」という

なお、 薗田香融[一九八一](一一一)にある「 ⑻ 摂論・華厳系」とは、薗田香融[一九八一](一○六)の記述を指している。

三六 池麗梅 [二〇〇八] (五五)。

第二敍西域者、⑪即今性相二宗、 元出彼方故、 名西域。 謂那爛陀寺同時有二大徳。②一名戒賢、 二名智光(『大正』三五、五一〇中)。

清弁。 三六八③戒賢遠承弥勒無著、 依般若等経 中観等論亦立三時教。 近踵護法難陀。 依深密等経、瑜伽等論立三種教。以法相大乗而為了義。 以明無相大乗、 為真了義(『大正』三五、五一〇中一下)。 (中略) ④二智光論師、 遠承文殊龍樹、 近禀青目

六生仏不増不減別、 二六九 ⑤然欲会二宗、 七二諦空有即離別、 須知二宗立義。 有多差別。 八四相一時前後別、 略敍数條。一者一乗三乗別、二一性五性別、三唯心真妄別、 九能所断証即離別、十仏身無為有為別(『大正』三五、五一一上)。 四真如随縁凝然別、 五三性空有即離別

□+○ これは、先に言及したような最澄撰『守護章』に見える教判と酷似している。

衆生、然後但以大乗而度脱之。以性唯一故。 方為了義。 (『大正』三五、五一一上一下)。 如法相宗意、以一乗為権、三乗為実故。深密三時教中、初皆不成。次一向成。是為若過若不及、皆非了義。第三時中、有性者成、 (中略) ②若法性宗意、 則以三乗是権、一乗為実。 (中略) 皆是未説法華之前。 法華経云、十方仏土中、 就其長時云、定性無性、 唯有一乗法。無二亦無三。 非永定永無。 諸論随仏方便成立故、 除仏方便説。 又云、 初以三乗引導 云定無耳 無性不成

**『モニ ただし、澄観は「法性宗」に『法華経』を含めつつも、** (『大正』三五、五二一上一下)に確認できる。 『華厳経』よりは一段低く位置付けていたと見られる。 それは、 澄観撰 『華厳経疏

立定性、 無定性声聞故。涅槃五種病人、 itil ①大乗基師成唯識掌中枢要上巻云、二乗之果、 約位 (摂論、 荘厳、 楞伽経、 無定性独覚故。法相師所立比量、彼宗応有。定性有二種(一本性定、不乗所被故。二方便定、 仏性品) (『伝全』二、七四三―七四四)。 応有定性。 乗所被故。 如大乗者。 山家破云、所立量中、 便有自教相違之失。 乗所被故)。②法性宗 楞伽経五種性中、

近馮過海和上、 金剛錍論者、 新法性宗肝心者也。 建立此宗、 報謝彼徳。我国仏弟子、誰忘二聖恩者哉(『伝全』四、一)。 (中略) 今斯法性宗、 龍猛苗裔、 南岳子孫也。 性相円融理事具足。覚者明師、 禅者心鏡。 伏願、 遠仰上宮太

は解釈したと見ている。つまり、最澄は、 明確に「法性宗」=「天台」と示してはいない。 **『七五 ただし、最澄による「法性宗」の解釈には澄観との差異が見られる。** 性 私見では、 (「法性宗」・「有」)と「相」 (「法相宗」・「空」)を超えた、 澄観の「法性宗」観を発展させ、 澄観は、空・一乗・『法華経』などを「法性宗」に適応させていたが、 「〝新〟法性宗」=「天台」 「新法性宗」(「中道」) 「性相円融」と最澄

として、

天台を位置付けたと推察される。

年歳次戊寅) [1+k 短翮詰言華厳権、不了他宗、設妄徴。法華為権、上已破。深密三時、但領解不足一代判教時。 翻経詳定沙門澄観法師、 新華厳経疏第二云。明知。 深密三時、 不能定断一切聖教。 以未在最後故。 故大唐貞元十四年歳次戊寅(当日本国延暦十七 且約一類義故、 分三耳(已上疏

文)。明知。大唐新判、不許三時也(『伝全』三、七六―七七)。

「He この最澄の批判は、先に見た最澄撰『守護章』(『伝全』二、一六七—一六八)と同様のものである。

三式 田村晃祐[一九九二](七四)、師茂樹[二〇一五](三八二)。

はじめに

たい。 ことを示していると言えよう。それに加えて、最澄撰『秀句』前後では、天台学派・六祖湛然の位置づけも変化が見られる。以下、詳説していき を含めた華厳学派を低く見ていることが明らかとなった。このことは、最澄撰『秀句』を境目として、最澄の他宗派に対する認識が変化している これまで、最澄における華厳学派・第四祖澄観の位置づけを解明したところ、『秀句』以前は澄観を重んじていたのに対して、それ以後は澄観

宗の人々に対する反撃に先立って、天台法門伝承内部の他の集団に対する警戒と対決という喫緊な課題に対処しようとする「六」、いわゆる「天 台仏教復興運動『八二』を展開したことで名高い。 最澄は、湛然─道邃─最澄という系譜に属しており ニヒカ、湛然からの影響を受けていたと従来指摘されてきた ino。この湛然は、 「禅宗や華厳

な他宗観について言えば、以下のような特徴が見られる。 しかしながら、そういった湛然の他宗観と、 最澄の基本的な他宗観を比較した場合、その性格は大きく異なっていると言えよう。 最澄の基本的

♡最澄は、南都六宗と「天台法華宗」が協力して「護国」することを望んでいた(『顕戒論縁起』(『伝全』一、二九二−二九三)。

口最澄は華厳教学を依用しており「六三、法相教学を擁護している点や「六四、禅を重んじている点も確認できる「六五。

巨最澄のいわゆる論争書の一部 (『守護章』 『決権実論』) は、 「華厳・涅槃・三論家、三宗大徳」(『守護章』『伝全』二、六四六)といった

読者を想定している三八六。

観を完全に脱却し、湛然の「他宗批判」を全面的に受容するに至っている。 め、 派の澄観[七三八-八三九]を重要視し、法相学派の基[六三二-六八二]を擁護するなど、他学派の諸師に対しても寛容な態度を示しているた これらを見ても分かるように、帰朝してからの最澄が、湛然の「他宗批判」について言及する箇所はほぼ見られない。その上、最澄は、華厳学 湛然の「他宗批判」とは著しく性格を異にしていると想定できよう。ところが最澄は、晩年の弘仁十二年(八二一)になると、⑴~⑶の他宗

最澄が つまり、帰朝後の最澄は、 ″六祖』 または \*中興の祖、として湛然を重要視する意図が希薄だったことを示す端緒となるだろう。本稿では以上の点を論じていきた 湛然の「他宗批判」を受容しておらず、晩年に至ってその位置づけを改めたことが予想される。 このことは、 当初の

61

第 項 最澄が将来した湛然の著作―最澄撰 『台州録』 『越州録』に基づいて―

教大師越州録』(『伝全』四、三七一―三八四、以下『越州録』)に基づき、湛然の著作と、湛然に関する書物を抜き出せば以下のようになる。 まずは、最澄が将来した湛然の著作について確認しておく。 『伝教大師将来台州録』(『伝全』四、三五一—三六九、以下『台州録』)、『伝

| I   | 五五三          |    | П | 第   | 11       | + |          | 13          |          |          |   |   |     | 巻 巻 数 | +    |   |   |    | <u></u> | <i>*</i> /1/17 | _  | 296 |   | 衆   | 裁    | 财   | 裕        | 華  | 蓮           | 法 | 夢        |
|-----|--------------|----|---|-----|----------|---|----------|-------------|----------|----------|---|---|-----|-------|------|---|---|----|---------|----------------|----|-----|---|-----|------|-----|----------|----|-------------|---|----------|
|     |              |    |   | ->≪ | Lu       |   |          |             |          |          |   |   |     | 拳     |      |   |   |    |         |                |    | 義   |   |     |      |     |          | ## |             |   |          |
|     | 月            | 11 |   | 笊   | đ        | + | - I      |             | <u>메</u> | <u>_</u> |   |   |     | 繖     | +    |   |   |    |         |                |    |     | 米 | 7/2 | प्रो | î   | 井        | 観  | <u></u>     | 믜 | 標        |
| [1] | 五            | 11 |   |     | 笊        | > | - ن<br>— | +           | <u></u>  |          |   |   |     | 歉     |      |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      | 旦   | <b>\</b> | 観  | F           | 쁴 | 樑        |
| [1] | 五            | 11 |   |     | 淮        |   | _        | +           | 11       |          |   |   |     | 拳     |      |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      | 例   | 裁        | 観  | ┝           | 쁴 | 樑        |
| [1] | 五            | 11 |   |     | Š        | 常 | +        |             |          |          |   |   |     | 繖     | <br> |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      | 檀   | *        | 観  | F           | 쁴 | 樑        |
| B   | 五            | 1  |   |     |          | 芃 | î î      | <u></u>     |          |          |   |   |     | 繖     | <br> |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      |     |          | 뻅  | 裕           | ░ | 観        |
| B   | 五            | 11 |   |     |          | 芃 | å l      | I <br>—     |          |          |   |   |     | 繖     | <br> |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      | 義   | 翠        | 維  | 鮁           | 糾 | 七        |
| 田   | 五            | 11 |   | 笊   | >        | + | - J      | 3           | 団        |          | ( | 柳 | : > | - %   | ļ)   | ď | ₩ | II |         |                |    |     |   |     |      |     | 뺍        | 娯  | 裕           | ₩ | 二        |
| 田   | 五            | 11 |   | 笊   |          | + | - ;      | <u>+</u>    | 団        | 11       |   |   |     | 歉     | +    |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      |     | 榠        | 郡  | 裕           | ₩ | 希        |
| Н   | H            | 11 |   |     |          | 萖 | À        | <b></b>     |          |          |   |   |     | 歉     |      |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      | X   | 型        | 分  | 领           | 繊 | ìй       |
| 4   | 五            | 11 |   |     | Ž        | 幹 | +        |             |          |          |   |   |     | 歉     |      |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      | 但   | X        | 罪  | 11          | 幯 | ₩        |
| >   | 五            | 11 |   | 笊   | 力        | + | - :      | <u>&gt;</u> | 団        | 州        |   |   | 樂   | 月     | +    |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      |     | 44       | 裕  | 批           | 衆 | $\times$ |
| >   | 月            | 11 |   |     | 笊        | ¥ | 1 -<br>— | +           | 1        |          |   |   |     | 繖     |      |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      |     |          | 影  | 傘           | 題 | 坐        |
| 七   | 五            | 11 |   |     | 簱        | > | - د<br>— | +           | 五        |          |   |   |     | 歉     |      |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      |     | Ш        | J) | 裕           | 巌 | 卌        |
| 0   | 汁            | 11 |   |     | Ž        | 常 | +        |             |          |          |   |   |     | 繖     |      |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      |     | X        | 棋  | 科           | 밲 | 湖        |
|     |              |    |   |     |          |   |          |             |          |          |   |   |     |       |      |   |   |    | 命       | 쌖              | 9  | 終   | 褝 | 91  | 4    | ۷۰  | 甩        | ก  | 嵥           | 茎 | 類        |
| 田   | đ            | 11 |   |     | )        | # | 洪        | ᄪ           | <u>"</u> |          |   |   |     | 歉     |      |   |   |    |         |                |    |     |   | 뱅   | 観    | 裕   | 讄        | 雪  | $\times$    | 마 | K        |
|     |              |    |   |     |          |   |          |             |          |          |   |   |     |       |      |   |   |    | 芲       | ₽₩             | 94 | 4   | 画 | 黑   | îi   | 漈   | 褔        | •  | 每           | 9 | ψ        |
| *   | 五            | 11 |   |     |          | 哲 | Â        | с†          |          |          |   |   |     | 歉     | 1    |   |   |    |         |                |    |     |   |     | प्रो | 思   | 祖        | 汁  | E           | 마 | K        |
| ct  | 五            | 11 |   |     |          | 켡 | î î      | H           |          |          |   |   |     | 歉     | 1    |   |   |    |         | _              | 和  | 走   | 告 | 渓   | 些    | 祖   | <u>}</u> | 徭  | E           | 마 | K        |
| 出   | ф            | 1  |   |     | <b>)</b> | 甫 | 洪        | 삔           | 1        |          |   |   |     | 歉     | ı    |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      | ₩   | प्रो     | 介  | 井           | 観 | F        |
| 出   | ф            | 11 |   |     | )        | 単 | 洪        | 삔           | 1        |          |   |   |     | 歉     | ı    |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      |     | <b>₩</b> | 問  | 縼           | 鏁 | 秀        |
| 田   | ф            | 11 |   |     | )        | 単 | 洪        | 삔           | 1        |          |   |   |     | 歉     | 1    |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      | 7)[ | 逓        | H  | 者           | 無 | 尽        |
| 五   | ф            | 1  |   |     | <u>}</u> | 単 | 洪        | 삔           | <u>.</u> |          |   |   |     | 歉     |      |   |   |    |         |                |    |     | X | ⊣   | 告    | 渓   | 世        | 档  | <b>&gt;</b> | 舥 | 樂        |
|     | <del>,</del> |    |   |     |          |   |          |             |          |          |   |   |     | 巻巻    |      |   |   |    |         |                |    |     |   |     |      |     |          | 故祖 |             |   |          |

すると、 この表に基づくと、最澄によって将来された湛然に関わる書物は、 湛然の著作およびそれにかかわる書名が明確に挙げられるのは、 最澄の著作中に使用された湛然の書物は極めて少ないことが分かるだろう。 全二十五部を挙げることができる。 わずかに七部(傍線部分)に過ぎない(詳細は後述)。将来した数と比較 以上の点を踏まえつつ、最澄が自著において湛然に言及する しかしながら、現存する最澄の著作にお

## 第二項 最澄撰『依憑集』における湛然

箇所を成立順に確認していきたい。

ある。 ては、 ということを示そうとしたもの」であり、 最澄撰 湛然の著作が二箇所引用されている。一箇所目は、 『大唐新羅諸宗義匠依憑天台集』(以下『依憑集』)とは、 本文は弘仁四年(八一三)に成立し、その後弘仁七年(八一六)に序文が付されている。この書におい 「天竺名僧聞大唐天台教迹最堪簡邪正渇仰訪問縁」(『伝全』三、三六○─三六一)で 「中国と朝鮮の種種の宗派の学僧達が天台の教義をよりどころにしていた、

天竺の名僧、大唐の天台の教迹を聞きて、最も邪正を簡ぶに堪えたりと、渇仰訪問の縁。

堪えたりと。能くこれを訳して、この土に将至すべけんや。 るを見る。云わく、不空三蔵と、親しく天竺に遊ぶ。彼に僧あり。問うて曰わく、大唐に天台の教迹あり。最も邪正を簡び、 法華文句記の第十巻の末に云わく、 魯人のごときのみ。ゆえに徳に厚く道に向かう者は、 たまたま江淮の四十余僧と、往きて台山に礼す。因りて不空三蔵の門人含光の、 あに中国に法を失して、これを四維に求むるにあらずや。 これを仰がざるはなし。敬い願わくは学者行者、 力に随いて称賛せよ。まさに知 勅を奉じ山に在りて修造す しかもこの方、 偏円を暁むるに

るべし、自行は人を兼ね、ならびに他典と異なり。若しは説、若しは聴、境智存すや。若しは冥、若しは顕、 種熟期すべし。 (中略) 一句一

偈、菩提を増進し、一色一香、永く退転なけん(『伝全』三、三六○─三六一)≒ヘキゥ

のの、 最澄は、印度の僧侶が天台の教述を賛嘆していることを示すために、湛然『文句記』(『大正』三四、三五九下─三六○上)を引用しているも 湛然の「他宗批判」に言及してはいない。

二箇所目は、以下の通りである。

伏して願わくば、有心の君子、愛憎の情を放れて、諸宗の憑を熟察せよ。ただ惠苑の所及、名濫の失あり、利渉の所到、 恥を後生に挙し、 愚を可畏に顕す。**若し疑心あらば、** 澄観の経疏を披き、 湛然の疏記を聞かんのみ(『伝全』三、三六四)三八八。 煩重の謗あり、

\$ める場面である(傍線部)。ここで「湛然疏記」とあるのは、 傍線部は、諸宗の師が天台に依憑していることに疑いがあるならば、澄観[七三八-八三九]や湛然の「疏記」を読むべきである、 華厳学派の澄観を湛然と同様に扱っていることからして「八九、湛然の「他宗批判」は意識していなかったと推察される。 一箇所目に確認した湛然撰『文句記』の記述を指すと見られる。 この箇所において

第三項 最澄撰『守護章』における湛然

触れられていない「九」。一覧としてまとめれば、以下の通りである。 とされ、最澄の著作の中で最も大部(全九巻)を数える。この書では湛然について言及する箇所が見られるものの、その「他宗批判」については 最澄撰『守護国界章』(以下『守護章』)とは、「弘仁九年(八一八)」に成立し、「徳一の『中辺義鏡(章)』を批判した書物である「元〇」

| 10          | 9           | 8       | 7           | 6   | (5)     | 4      | 3         | 2       | 1           |           |
|-------------|-------------|---------|-------------|-----|---------|--------|-----------|---------|-------------|-----------|
| 無           | 無           | 天 台 ?   | 無           | 荊渓  | 無       | 無      | 無         | 無       | 毘壇          | 湛 然 の 名 称 |
| 金錍(論)       | (法華文句)記     | (法華)文句記 | (法華)文句記     | 作頌曰 | (法華文句)記 | 法華玄義釈籤 | 摩訶止観輔行伝弘決 | (法華文句)記 | (法華文句)記     | 書名の記載     |
| 五<br>二<br>五 | 四<br>八<br>〇 | 四 五 九   | 四<br>一<br>九 | 三七二 | 三六七一三六九 | 二九四    | 二 九 二     | 二六九一二七三 | 一<br>八<br>八 | 『守護章』の頁   |

<sup>二九七</sup>。なお、①~⑩の要点をまとめれば次のようになる。 が七箇所ニカ四、 る箇所、たとえば法宝[生没年不詳](七宝台・宝公)が十二箇所「売」、霊潤[生没年不詳]が五箇所「売」、 以上が、最澄撰 法雲 [四六〇一五二九] 『守護章』において、湛然とその著作について言及する箇所である。これらの該当箇所は、 (法雲)が四箇所 ニテール、元暁 [六一七―六八六]が四箇所 ニカトヒと比較しても、決して多いとは言えない 他学派の諸師について最澄が言及す 澄観 [七三八一八三九] (大原府

①湛然撰『文句記』(『大正』三四、三二一下)における、論蔵の区別に関する記述の引用

②湛然撰『文句記』(『大正』三四、二三五上―下)に記載の、 『法華論』 解釈の引用

③ 湛然撰 『輔行』(『大正』四六、二四九中)における、 『摩訶止観』の誤字の指摘に関する引用

④ 湛然撰

『釈籤』(『大正』三三、八九五上)における、

智顗説『法華玄義』の科段に関する部分の引用。

⑤湛然撰 『文句記』(三四、二二三下—二二四中)に記載される、 『法華論』を解釈する部分の引用

⑥徳一が 『法華論』に反していることを示すために、荊渓 (湛然)の偈頌(『金剛錍』『大正』四六、七八五下)を引用

⑦声・名のみを『法華経』の「経体」とする徳一の見解に対して、正しくは声・名・句・文等を「経体」とすべきだと最澄は主張する。この根拠

として、湛然撰 『文句記』(『大正』三四、三三五下―三三六上)の名称のみを挙げる。

⑧「七善」という語に関して、湛然撰『文句記』(『大正』三四、二○五中)の注釈箇所を引用

⑨徳一が (該当箇所不明) 『法華論』に反していると最澄を批判するが、最澄は徳一の批判自体が間違っていると非難する。その根拠として、湛然撰『文句記』 の名称のみを挙げる。

⑩有情=真如=仏性、 非情=真如=法性とする徳一の見解に反駁するため、 湛然撰 『金錍論』の名称を引証として挙げる。

句の注釈として参照している箇所 以上の点をまとめると、 最澄撰『守護章』では、 (1) (3) (4) が挙げられる。 『法華論』に関して言及する場合に湛然の著作を引用している割合が高い。 それ以外では、 語

批判」というよりも、 このように、 最澄撰 『守護章』では湛然の「他宗批判」には直接触れられた箇所はない。強いて挙げれば、 「徳一固有」の経典解釈に批判の矛先が向けられていると言えよう「元人の ⑥79<br />
⑩であるが、これらは 「他宗

また、 最澄撰 『守護章』には、天台や他宗の諸師を挙げて徳一批判を繰り広げる箇所が存在するが、ここに湛然を含んでいない点も注意され

る。

なしと説くをもって、 [徳一]麁食者また曰わく、あるいは愚夫あり。 明らかに知りぬ、 定性の二乗、 仏のこの密意を解せず、ひとえに経文に執す。 不定性の二乗、 みな悉く成仏す、と。 唱えて言わく、 如来ただ一乗のみにして二乗

空三蔵、般若三蔵、 盧遮那仏、多宝仏、 く定不定性、みな悉く成仏すと云う。あに愚夫なるべけんや(改行と [ ] は発表者が加えた。 [最澄]弾じていわく、麁食者の指すところの愚夫とは、誰人なるや。もしは定不定性、みな成仏すち言わば、これ愚夫なりとは、 竺道生、 天親菩薩、堅意菩薩、 南岳、 天台、 杜順、 真諦三蔵、 法宝、 日照三蔵、 霊潤、 灌頂、 実叉難陀三蔵、 利涉、 智威、 衆賢三蔵、 **慧威、**法蔵、 智儼三蔵、 元曉、 『伝全』二、五一六)二九九。 慧苑、 流志三蔵、 通玄、 金剛智三蔵、 澄観等、 みなともに同じ 無畏三蔵、 釈迦、 毘 不

についての言及はない。 この箇所では、 最澄が「定・不定性は皆悉く成仏す」ることの根拠として、印度・中国・朝鮮の諸師を列挙している三〇〇。 南岳 (慧思) [五一五—五七七]、天台(智顗)[五三八—五九八]、灌頂[五六一—六三二]、智威[生没年不詳]、 しかしながら、湛然

図は明白でないが、少なくとも『守護章』では湛然を〝六祖〟あるいは 慧威[生没年不詳]などの天台に関わる祖師が列挙されるにも関わらず、湛然の名称が記載されないのは不自然であろう。ここにおける最澄の意 "中興の祖』として意識していなかったようである IIOI。

# 第四項 最澄撰『破比量文』における湛然

きる。 部を批判した書□○□」であり、およそ弘仁十年(八二○)頃に著されたものである。 最澄撰『破比量文』とは、 「最澄が徳一との論争の過程で、 徳一の主張の一根拠をなしている、中国法相宗の初祖窺基の『成唯識論枢要』の一 最澄撰『破比量文』の序文には、湛然に関する言及が確認で

性なかるべし。伏して願わくば、一乗の賢哲、 た九証を引きて、 大唐貞観十九年の後、 即ち成唯識論掌中樞要二卷を造す。その上巻、初めの所被の文に六証を引き、一量を立てて云わく、二乗の果、まさに定性あるべし。ま 権実の利を定め、三乗の経論を会し、 一量を立ちて云わく、 顕慶年中、玄奘三蔵、 所説の無性、 **一乗の経論に帰す。**いまこの所伝に依りて、六証を通し、 大乗基師、 幸に殿最を昭らせ(『伝全』二、七二三)『〇三。 決定してまさにあるべし。今大唐天宝年中、 十師の論を雑揉し、十師の義を楷定す。訳して十巻となし、名づけて成唯識論と曰 天台法華宗第六祖毘壇湛然、 一量を破して云わく、二乗の果、 法華の旨に依り まさに定

唯識論掌中枢要』の六証一量を会通すると最澄は表明する。ところが、 傍線部では、湛然が法華の旨に依って権実の理を定め、三乗の経論を会し、一乗の経論に帰させたことが強調されている。その上で、基撰『成 「湛然の三大部注釈書、 即ち、 『玄義釈籤』『文句記』『止観補行』の文

する著述を用いて基を批判した箇所は見られない。 章が、そのまま『通六九証』に引用されている箇所は何処にもない『○『」と指摘される通り、最澄撰『破比量文』の本文中には、 湛然とそれに関 201

最澄撰『破比量文』にある序文の意図、ならびに真偽は慎重に検討する必要があるものの『〇五、最澄本人のものであるであるとすれば、

「他宗批判」について最澄が言及した最初の箇所となろう。

#### 第五項 最澄撰 「血脈譜」 における湛然

でなく、禅・大乗戒・密教を含む仏教であったが、それらの相承の系譜を示す░○△」書物とされ、弘仁十年(八二○)に成立している。 最澄撰『内相仏法相承血脈譜』(以下『血脈譜』)は、「最澄の仏法の系譜を記す書物。最澄の天台宗は、四種相承といって、天台教学ばかり

首」にある「雙林寺傅大士」の説明箇所に見られる。 本書では、湛然の著作に関する言及が一箇所、湛然自体について言及する箇所が二箇所確認できる。前者は、 「天台法華宗相承師師血脈譜一

謹んで案ずるに、無生義序に云わく、雙林大士、厥の名善慧、 波羅蜜門をもって、恒に汲引をなす、と。また案ずるに、 止観義例に云わく、東陽大士、位は等覚に居し、なお三観四運をもって、心要と 跡を示すこと人に同じく、功補処より高し。茲の土に居して、利物を懷とな

為すと(『伝全』一、二二四)三〇七。

五二下)を引用している。見ての通り、 この箇所では、 最澄が、 南北朝時代の在家仏教者である傅大士[四九七―五六九]を解説するために、 湛然の思想との直接的な関係はない。 湛然撰『止観義例』 (『大正』四六、 四

続いて、湛然自体に言及する箇所を確認したい。一箇所目は「天台法華宗相承師師血脈譜一首」の 「荊渓湛然大師」の項目である。

謹んで案ずるに、 仏隴道場記に云わく、 左溪門人の上首、 今の湛然大師なり。 道高く識遠く、 超悟辨達也(『伝全』一、二二七)三〇八。

傍線部は、最澄が、『仏隴道場記』三〇九に記載される湛然の項目を引用したものと見られる。

用であると推察される三つ、 もう一つの箇所は、 「天台円教菩薩戒相承血脈譜一首」にある「荊溪湛然大師」の項目である。これは、 『天台山第六祖荊渓和尚碑』からの引

りてもって号となす。教をもってこれを言えば、則ち**龍樹の裔孫、智者の五世孫、左溪朗公の法子也**(『伝全』一、二三五一二三六)三一。 謹んで案ずるに、唐台州国清寺、 故荊溪大師碑銘に云わく、 公は諱湛然、 字は某なり。 俗姓は戚氏。世は晋陵の荊溪に居す。その教を尊び、 因

引用していないという見方も可能になる。このように、最澄撰『血脈譜』においては、湛然の「他宗批判」に関する言及のみならず、 れていると言えよう。 述は一行半に過ぎない。これは、智顗が十二行半、湛然の弟子である道邃・行満が二人合わせて約二頁費やしていることから見ても、非常に限ら して特別視する姿勢も窺えない これらの箇所で目を引くのは、湛然に関する記述が非常に簡素である点である。 最澄のもとには湛然に関する伝記が数多く残っており三三、資料不足であったとも考えにくいことから、 『伝教大師全集』の行数で示せば、一箇所目の湛然に関する記 意図的にこれらを *"*六祖*"* 

最も詳細に論じた書物三三」とされ、弘仁十年(八一九)に成立したものである。 最澄撰 『顕戒論』とは、 「最澄が大乗戒壇独立運動の過程で、南都の仏教を代表する機関である僧綱の反論を批判しながら、 自己の戒律思想を

『顕戒論』において、湛然の著名に言及する箇所は二箇所確認できる。一箇所目は、 『法華経』の「安楽行」に関して最澄が言及する場

面である三四。

最澄撰

菩薩摩訶薩なり(已上奏文)。論じて曰わく、持品の上位、 開示其安楽行是上地行謬明拠四十。僧統奏じて曰わく、その安楽行、これ上地の行なり。地前の凡夫菩薩というに非ず。ゆえに経に云わく、 大を受けず。小志を妨ぐること無し。ゆえに随宜と云う(『伝全』一、一四〇)三五。 (中略) 湛然師の文句記に云く、二乗の人に近づきて、 人をして菩提に遠からしむるゆえに、 四行を用いず。安楽の下位、 必ず四行を修す。 西方は雑せず。ゆえに或来と云い、すでにいまだ 摩訶薩の言、 定んで上下に通ず。

に語句の注釈として湛然撰『文句記』を引用したと見てよいだろう。 記』(『大正』三四、 ここは、 「僧統」が、 三一九中)を引証の一つとし三六、 四安楽行は初地以上の菩薩が修学する行であると最澄を非難している場面である。それに対して、 安楽行は初地以前の者も行じることができると反論している。この箇所においては、単 最澄は湛然撰

一箇所目は、 以下の通りである。

く始行の須うる者のゆえに来ることを明かす。 れ弘なり。 **天台法華宗湛然師文句記に云く、**次にこの品の下、来意を釈するにまた二あり。先に深行は須いざることを明かし、 理はこの品をもちいて、もって方法となすべし。已上は記文(『伝全』一、一四一―一四二)三七。 (中略)第三品にいたりて、正しくまさに法を説きて、もって自行を資くべし。説とは即ちこ 次に若初依より下は、 正し

とからしても三八、 すことができない。また、 るに過ぎない。このように、 一箇所目(傍線部以下)に関しても、湛然撰『文句記』(『大正』三四、三一七中)における『法華経』「安楽行品」の注釈箇所を引用してい 湛然の「他宗批判」を念頭に置いてはいなかったようである。 最澄撰『顕戒論』の同じ箇所には、 最澄が『顕戒論』において湛然の著作を引用するのは『法華経』の注釈部分に限られており、 湛然撰『文句記』とともに、慈恩大師基と嘉祥大師吉蔵の著作が引用されているこ それ以上の意図を見出

# 第七項 最澄撰『上顕戒論表』における湛然

最澄撰 『顕戒論』と同時に朝廷に提出された最澄撰『上顕戒論表』(弘仁十一年(八二〇)では、一箇所のみ「毘壇(湛然)」についての言及

が見られる。

謹んで弘仁十載歳次己亥をもって、円戒を伝えんがために、 宗両業学生、宗に順じて戒を授けんことを示し、本に依りて山に住し、 顕戒論三卷、 一十二年、 仏法血脈一卷を造し、謹んで陛下に進む。重ねて願わくば、天台円 山を退かざらしめ、 四種三昧、 おのおの修練せしむ。

略) 伝戒の深に任ること無きに依り、謹んで奉表陳請以聞す。最澄誠惶誠恐謹言(『伝全』一、二六○─二六一)三元。 最澄、 識は一行に謝し、学は毘壇に恥づ。謹んで愚誠を献じて、戦汗を倍増す。 如し進表を允許したまわば、墨勅を降さんことを請う。

批判」についての言及はない。 この箇所のみから最澄の思想を考察することは困難だが、少なくとも湛然の学識は評価していたと見てよいだろう。しかしながら、湛然の「他宗 傍線部では、最澄が「見識は一行に謝し、学問は毘壇(湛然)に恥じる」として、一行 [六八三―七二七] と湛然を讃えていることが分かる。

### 第八項 最澄撰『秀句』における湛然

最澄撰『秀句』では、 最澄撰『秀句』とは、 湛然の「他宗批判」に関する言及が二箇所見られる。一箇所目は次の箇所である。 「最澄と徳一との論争書の最後のものと見られている書物 三〇」であり、弘仁十二年(八二一)の製作であるとされる。

有人問うて日わく 法相宗の人、法華の賛を造りて、盛んに法華を弘む。その疏記等数百巻なり。また三論宗の人、法華疏を造りて、盛んに

なす。 を知らしむ。 法華を講ず。今の天台法華宗は、何の異釈ありてか、二宗に勝れんや。答う。 ゆえに湛然の記に云く、 法相宗の人、 成唯識をもって尊主となし、法華の義を屈して、 **唯識の滅種は、その心を死なす、と。**まさに知るべし、その義懸かに別なることを。また三論宗の人、法華疏を 唯識に帰せしむ。 論の異釈のごときは、玄疏籤記四十巻、今一隅を指して、三方 法華経を賛ずといえども、 還りて法華の心を死

釈に如かざることを(『伝全』三、二五一―二五二)三二。

していることが確認できる(傍線部)。 いると主張するのか、 この箇所は、 「有人」が、 と問うのに対して、 法相宗や三論宗には『法華経』の注釈書があるが、天台宗はどのような『法華経』の注釈書によって二宗より優れて 最澄が反駁する場面である。ここでは、 最澄が湛然撰『文句記』の一部を用いて、 法相学派批判に転用

二箇所目は、「普賢菩薩勧発勝十」にである。

仰するに、その文堕ちず。なんぞ信ぜざるものならんや、なんぞ信ぜざるものならんや(『伝全』三、二七八一二七九)三三。 に灌ぐ。 無相の家は、求めて義記を借り、尋ねて浅深を開き、足を天台に投じて、禀を法華に飡く。 いしいわく 旧章先に行わるれば、 もし旧に依りてたつれば、 理すべからく委しく破すべし。この大旨を識らば、師資成ずべく、この一途に準じて、余もまた了すべし、と。 師資は成ぜず。 伏膺の説、 施に靡く。 頂戴の言奚んぞ寄せん。無相の家、 然公の云く、 嘉祥、 身は妙化に沾いて、 旧の玄疏を改めて、天台に帰 儀すでに神

湛然の「他宗批判」をはじめて導入していることが分かる。また、 げた──~仨)から大きく変容していることも指摘できよう 三三。 ここでは、最澄が湛然撰『文句記』を引用し、三論学派批判を行っていることが見て取れる。以上の二点をみると、 最澄によるこれらの排他的な他宗観は、それ以前の他宗観(「はじめに」で挙 最澄は『秀句』において、

これまで、最澄が、 湛然とその著作について言及する箇所を確認した。整理すると以下のようになる。

(1)最澄撰『台州録』・『越州録』(貞元二一年(八○五)成立)

最澄は、 湛然の著作ならびにそれに関する書物を二十五部請来したが、現存する著作の中で引用が確認できるのは七部のみである。

(2)最澄撰『依憑集』(本文:弘仁四年(八一三)成立)

諸宗の祖師が天台を賛嘆していることの証拠として、 湛然撰『文句記』の記述を引用する。 しかしながら、 湛然の「他宗批判」は念頭に置いて

(3)最澄撰『守護章』(弘仁九年(八一八)成立)

いないようである。

湛然の著作を参照している形跡が多々あるものの、その 「他宗批判」について言及した箇所はなく、 湛然を特別視している様子も看取できな

(4)最澄撰『破比量文』(弘仁十年(八一九)成立)

61

序文には、湛然の思想に基づき、基撰『成唯識論掌中枢要』を批判するとあるものの、本文中に湛然の著作を引用している箇所はない。

(5)最澄撰『血脈譜』(弘仁十年(八一九)成立)

る。 また、 「天台法華宗相承師師血脈譜一首」、 湛然の 「他宗批判」についても触れていない。 「天台円教菩薩戒相承血脈譜 一首」には湛然の項目があるものの、 他の祖師と比較すれば極めて簡素であ

(6)最澄撰『顕戒論』(弘仁十年(八一九)成立)

(7)最澄撰『上顕戒論表』(弘仁十一年(八二〇)成立)

考慮されていない。

困難だが、少なくとも湛然の学識は評価していたと見られる。 最澄は 「見識は一行に謝し、学問は毘壇(湛然)に恥じる」として、一行と湛然を讃えている。この箇所のみから最澄の思想を考察することは しかしながら、湛然の「他宗批判」について言及はされていない。

(8)最澄撰『秀句』(弘仁十二年(八二一)成立)

図が最澄にあったことを示すものだろう。

湛然撰『文句記』を引用し、 「天台法華宗」が法相・三論・華厳よりも優れている点を強調している。 これは、 湛然の 「他宗批判」 と同様の意

八二 ろが、晩年の弘仁十二年には、諸宗を尊重する他宗観を取り除き、湛然の「他宗批判」を支持するに至っている。 の「他宗批判」には触れていないことが分かる。そもそもこの時期の最澄は、華厳学派の澄観[七三八―八三九]や、法相学派の基[六三二―六 以上の点を整理すると、帰朝後から弘仁十一年ころまでの最澄は、湛然とその著作に言及する場合、語句を註釈する箇所がほとんどであり、そ の文言も同様に引用するなど、諸宗が協力して護国に励むことを願っており、 湛然の「他宗批判」は意識していなかったようである。とこ

と見られる。 つまり、もともと最澄は湛然の「他宗批判」を受容する意図はなかったものの、 最晩年にはその姿勢を改め、 湛然の位置を高めるようになった

あった根拠となり得るだろう三三。それらの検討は今後の課題としたい。 道邃の指示によるものなのかは現段階で判断できない。仮に、 問題となるのは、 湛然の「他宗批判」を当初の最澄が受容していない点である。これに関して、 道邃からの示唆によるものならば、 最澄が独自にそうしたのか、 湛然―道邃―最澄という系譜に何らかの断絶が あるいは師である

二七九 最澄撰『血脈譜』「天台法華宗相承血脈譜」(『伝全』一、二一五—二三〇)。

たとえば、浅井円道 [一九七三]、佐伯有清 [一九九三]、水上文義 [二〇〇八]、大久保良峻 [二〇一五] など、枚挙にいとまがない。

三 池麗梅 [二〇〇八](二九九)。

三二 「天台仏教復興運動」については、池麗梅 [二〇〇八] 「第四章 『止観輔行伝弘決』による天台止観実践理論の正規化― -懴悔実践の整備を

例として一」に詳しい。

『△『 由木義文 [一九七四] 、吉津宜英 [一九八七] ・ [一九九七] 、木内堯大 [二○○八(三)] 、進藤浩司 [二○○八] 、英 亮 [二〇二

三四 寺井良宣 [一九八九]。

○元至伊吹敦[二〇一三(一)]、[二〇一三(二)]、[二〇一三(三)]、[二〇一四(一)]、[二〇一四(二)]、[二〇一六]。

三六七 天竺名僧、聞大唐天台教迹、最堪簡邪正、渇仰訪問縁。

敬願学者行者、 有天台教迹。最堪簡邪正、 **法華文句記第十卷末云、**適與江淮四十余僧、往礼台山。因見不空三蔵門人含光、奉勅在山修造。云、與不空三蔵、親遊天竺。彼有僧。 永無退転(『伝全』三、三六〇一三六一)。 随力称讚。応知、自行兼人、並異他典。若説、若聴、境智存焉。若冥、若顕、種熟可期。 曉偏円。可能訳之、将至此土耶。豈非中国失法、求之四維。 而此方、少有識者、 (中略) 一句一偈、增進菩提、一色一 如魯人耳。故厚徳向道者、莫不仰之。 問日、大唐

**観経疏、聞湛然疏記耳**(『伝全』三、三六四)。

入れていないことの傍証となるだろう。 「八九 最澄は、その著作全体を通して澄観を重用していることが窺える(英 亮 [二〇二一])。このことも、 最澄が湛然の「他宗批判」を視野に

元○田村晃祐[一九七九](一二二)。

<sup>「元」</sup>この点については、師茂樹 [二〇一五] (三五七―三五八)がすでに疑問視している。

□五□法宝(七宝台・宝公)(『伝全』二、二三四、五一六、五六四、五七八(二箇所)、五七九(二箇所)、五八○(二箇所)、五八一、五八

二、六四七等)。

三型 霊潤(『伝全』二、五一六、五四○、五四一、五六四、五七二等)。

澄観(『伝全』二、一六五、一六七、一九三、二一一、二七五、四一四、 五一六、五六四等)。

괖 光宅(法雲)(『伝全』二、二七四、四二○、四五九、四九三等)。

| 三九六 元暁(『伝全』二、二四三、四一四、五一六、五六四等。二二九、二四一は徳一の言及によるものなので、省略した)。

る場合がある。詳細については、塩入亮忠[一九一八]、田村晃祐[一九九二](七一―七二)等を参照)。 二九七なお、 最澄はこれらの諸師に対して好意的であり、天台教学を容認している諸師と見ている(ただし、 最澄は、 法宝に対して異論を唱えてい

されている(寺井良宣[一九八九])。このことは、最澄が『守護章』を執筆した背景を考察する上で重要な手掛かりとなりうる。 元、本稿では詳しく取り上げないが、 最澄撰『守護章』では法相教学に対して寛容であり、 その批判の矛先は 「徳一固有」に限られることが指摘 詳細は別稿を

[徳一] 麁食者又曰、 或有愚夫。不解仏此密意、 偏執経文。唱言、 以如来説唯一乗無二乗、 明知、 定性二乗、 不定性二乗、 期したい。

た。 宝 蔵、 [最澄] 弾日、 霊潤、 日照三蔵、 『伝全』二、五一六)。 灌頂、 麁食者所指愚夫者、誰人耶。 実叉難陀三蔵、 利涉、 智威、 慧威、 衆賢三蔵、 法蔵、 智儼三蔵、流志三蔵、 元曉、慧苑、 若言定不定性、皆悉成仏者、 通玄、 澄観等、 金剛智三蔵、無畏三蔵、 皆倶同云定不定性、皆悉成仏。豈可愚夫(改行と [ ] は発表者が加え 是愚夫者、 釈迦、 不空三蔵、般若三蔵、竺道生、 毘盧遮那仏、 多宝仏、 天親菩薩、 南岳、 堅意菩薩、 天台、杜順、 真諦三 法

ある。 三五二上一中)が、 また、この箇所で注目されるのは、華厳教学を信奉している法蔵 [六四四―七一二] 、澄観 [七三八―八三九] の名を最澄が挙げている点で これは、 湛然が華厳教学を非難したことと明らかに矛盾している。また、天台に対した利渉[生没年不詳](『文句記』、 諸師の一人に数えられている点も特徴的である。 『大正』三四

して、 最澄撰『決権実論』においても、 最澄が以下のように反駁する箇所である。 同様の箇所が見受けられる。それは、不定種姓の二乗が分段身を延ばした後に成仏するという徳一の説に対

隅 苑、 山家救日、 蔵 無畏三蔵、 何輒得智愚智共許。 澄観、 不定性二乗、 不空三蔵、 法相宗義寂、義一、良賁等、新羅国元曉法師、我大日本国上宮聖徳王、 其愚誰人。其智何人。 延分段身、 般若三蔵等、立悉有仏性、 至金剛位。 況復天竺来唐曇牟讖三蔵、 愚智共許者、 盛伝一乗教。 此言不爾。 定性二乗、 但愚者為許、 流支三蔵、 具三種余、 真諦三蔵、 智者不許故。当知、 約一乗実教、 必死闡提、 実叉難陀三蔵、 皆悉成仏。 都不許延身。 道生、 日照三蔵、 況復馬鳴菩薩、 吉蔵、 北轅者、 霊潤、 流志三蔵 学無薬師、 法宝、 龍樹菩薩、 法蔵、 金剛智三 独居東 慧

堅慧菩薩、 青辨論師、 智光論師、 説内証一乗、 伝三平等義。**況復我南岳、天台、**昔仏在世時、 於霊鷲山中、親聴法華経、 願力

生隋国、 伝説一乗義。大唐聖僧中、 両聖為堯舜、伝録豈伝空哉(『伝全』二、六九九—七○○)。

記』(『大正』三四、一六九上、二九五上)等において、基の分段身解釈を批判しており、最澄が湛然を挙げないことに関して疑問が残る。 ここでは、最澄が、徳一を批判する根拠として唐・朝鮮の諸師を列挙している。ここにおいても、最澄は湛然を挙げていない。湛然は『文句

三〇二 田村晃祐 [一九七九] (一六九)。

三〇三 大唐貞観十九年後、顕慶年中、玄奘三蔵、大乗基師、雑糅十師論、楷定十師義。訳為十卷、名曰成唯識論。 初所被文引六証、 立一量云、二乗之果、 応有定性也。又引九証、立一量云、所説無性、決定応有。**今大唐天宝年中、** 即造成唯識論掌中樞要二卷。其上 天台法華宗第六祖毘壇湛

全』二、七二三)。

依法華旨、

定権実理、

会三乗経論、

**帰一乗経論。**今依此所伝、通六証、

破一量云、二乗之果、応無定性也。

伏願、 一乗賢哲。

幸昭殿最歟(『伝

三〇四 桑谷祐顕[一九九九]。

しても今後の検討を要する。 最澄撰『決権実論』、『法華秀句』にも同様のことが言える。また、 三〇五 最澄は、『守護章』において、たびたび基撰『法華玄賛』の誤りを指摘しているものの、湛然の著作を用いて批判した形跡は見あたらない。 の目録にも掲載されていない場合も見受けられる。ほかにも、最澄撰『破比量文』に関してはいくつか不自然な点が存在するため、その序文に関 『叡山大師伝』には『破比量文』が最澄真撰として挙がっておらず、その他

□☆ 田村晃祐 [一九七九] (一九○)。

無生義序云、雙林大士、厥名善慧、 示跡同人、功高補処。 居于茲土、利物為懷、 波羅蜜門、 恒為汲引。 又案、 止観義例云、東陽大士、

位居等覚、尚以三観四運、而為心要(『伝全』一、二二四)。

謹案、 仏隴道場記云、 左溪門人之上首、 今湛然大師、 道高識遠、超悟辨達也(『伝全』一、二二七)。

最澄が将来した『仏隴道場記』に関しては、 池麗梅[二〇〇八](二六二)に詳しい。

三○『天台山第六祖荊渓和尚碑』に関しては、池麗梅[二〇〇八](二二一二九)を参照

三二謹案、 唐台州国清寺、 故荊溪大師碑銘云、公諱湛然、字某。 俗姓戚氏。世居晋陵之荊溪。 尊其教、 因以為号。 以教言之、 則龍樹之裔孫、 智者之

**五世孫、左溪朗公之法子也**(『伝全』一、二三五—二三六)。

三三 例えば『伝教大師将来越州録』(『伝全』四、三七一―三八四)には、 『祭第六祖荊渓和上文』、『唐仏隴故荊渓大師讃』などが記載されている。 『天台山六祖略伝』、 『天台山第六祖荊渓和尚碑』、 『妙楽和上遺

三三 田村晃祐 [一九七九] (六二)。

」。

願の四安楽行」であるとされている(安藤俊雄・薗田香融[一九七四] 「安楽行」とは、「法華経安楽行品の所説。 菩薩が悪世末法において、法華経を弘通されるために安住すべき四つの法。即ち身・口・意・誓 (四一五)。

位 不用四行。 開示其安楽行是上地行謬明拠四十。僧統奏曰、 安楽下位、 必修四行。摩訶薩之言、 定通上下。 其安楽行、 是上地行。非謂地前凡夫菩薩。 (中略) **湛然師文句記云、近二乗人、令人遠菩提故、** 故経云、菩薩摩訶薩也(已上奏文)。 西方不雑。故云或来、 論日、 既未受 持品上

三六このとき引用されているのは、 『法華経』「安楽行品」(『大正』九、三七中)を湛然撰『文句記』が注釈した箇所である

無妨小志。

**故云随宜(**『伝全』一、一四○)。

三士 天台法華宗湛然師文句記云、次此品下、釈来意又二。先明深行不須、次若初依下、 行。 説即是弘。 理須此品、 以為方法。已上記文(『伝全』一、一四一―一四二)。 正明始行須者故来。 (中略) 至第三品、 正当説法、以資自

三八 『伝全』一、一三九—一四〇。

令不退山、四種三昧、各令修練。(中略) 三五謹以弘仁十載歲次己亥、為伝円戒、造顕戒論三卷、 最澄、 識謝一行、学恥毘壇。謹献愚誠、 仏法血脈 卷、 謹進陛下。 倍增戦汗。如允許進表、請降墨勅。依無任伝戒之深、 重願、 天台円宗両業学生、 順宗示授戒、依本住山、 一十二年、 謹奉表陳

三〇 田村晃祐 [一九七九] (二二三)。

請以聞。最澄誠惶誠恐謹言(『伝全』一、二六〇―二六一)。

天台釈(『伝全』三、二五一一二五二)。 云 三三有人問曰、法相宗人、造法華賛、盛弘法華。其疏記等数百卷。又三論宗人、造法華疏、盛講法華。今天台法華宗、有何異釈、勝於二宗耶。 **唯識滅種、死其心。**当知、其義懸別、又三論宗人、雖造法華疏、其義未究竟。是故、嘉祥大徳、 若論異釈者、玄疏籤記四十卷、今指一隅、令知三方。法相宗人、以成唯識為尊主、屈法華義、令帰唯識。雖賛法華経、 帰伏称心。 (中略) 当知。 還死法華心。**故湛然記** 雖有法華疏。

三三 無相之家、求借義記、尋開浅深、投足天台、飡禀法華。 者哉(『伝全』三、二七八―二七九)。 途、 余亦可了。乃至云、若依旧立、師資不成。伏膺之説、 靡施。 然公云、 頂戴之言奚寄。 嘉祥、身沾妙化、 無相之家、 儀已灌神。 改旧玄疏、 旧章先行、 帰仰天台、 理須委破。 其文不墜。何不信者哉、 識此大旨、 師資可成、 何不信 準此

念」と定義している。 三三 この最澄の変化について、真野正順[一九六四](三三一―三四六)は、最澄撰『秀句』以前を「前期宗観念」、 これに伴って、最澄の湛然観も変化している蓋然性が高い。 『秀句』以後を「後期宗観

三四 そもそも、湛然―道邃―最澄という系譜には不可解な点が多い。筆者が疑問視しているのは、以下の五点である。

て、 ①最澄に天台教学を教授した中国天台七祖・道邃 [生没年不詳] 湛然に対して道邃が異議を発した『止観中異義』(『新続蔵』五五所収)なる書物が存在する点や(中里貞隆[一九三四]、上杉文秀[一九 は、 その師である六祖湛然と異なる思想を有していたようである。その根拠とし

三六□](一一一)、後の山外派に近い思想を有する『十不二門義』(『新続蔵』五六所収)を著した点(上杉文秀[一九三六□](七七○─

七一)などが挙げられる。

は仏窟遺則[七七三─八三○]をはじめとする禅師が多数存在していたことも判明している(関口真大[一九五九])。また、本論では言及しな ②天台七祖・道邃は、 かったが、最澄は道邃[生没年不詳]―行表[七二二―七九七]と相承される北宗禅の系統に位置しており(最澄撰『血脈譜』、 「達磨大師付法相承血脈譜」)、禅を敵対視する湛然の思想とは本来的に相容れない。 湛然が否定した禅的な思想を道邃が有していたと指摘されており(関口真大[一九六九](二四二)、湛然前後の天台山に 『伝全』一、

教大師将来目録』『伝全』四、三七六、蓮剛述『定宗論』『大正』七四、三一九中)、行満[生没年不詳]を七祖とする説も存在したようである ③管見の限り、七祖を道邃と設定するのは最澄がはじめてである。そのほかには、湛然門下の智度[生没年不詳]を設定する場合や(最澄撰 (中里貞隆[一九三四]、上杉文秀[一九三六─](一一一)。以上の点を踏まえ、上杉氏は「祖承の血脈は道邃を第七伝とするものなるも、 日本天台史の下に於て更に論ずる所あるべし」(上杉文秀[一九三六〇](一一二)と述べている。

田孝文[一九七九]、新槇純隆[一九八七]、佐藤泰雄[一九九五]、松森秀幸[二〇一〇]、松森秀幸[二〇一一]などによって指摘されてい ④湛然門下には、湛然と異なる思想を有する人物が複数存在したようである。そのことは、中里貞隆[一九三四]、大久保良順[一九六五]、多

全五、 巻一、九二、『御経蔵宝物聖教等目録』『伝全』三、三四七)、湛然の死後もその場にとどまっていることが確認できる(「行満和尚印信」『伝 ⑤最澄は、七祖とされる道邃以外にも天台教学を学んでいる。その人物とは、当時の天台山・禅林寺に住していた行満である。この行満は、 の著作ならびに「第六代祖師湛然禅師納袈裟」などを最澄に授けており(「行満和尚施与物疏」 四)。そのほか、 行満の著作は「何れも一家の伝統を率直平明に表したもの」であり、 『伝全』五、一一六—一一七)、 「終始一貫師に奉事し師跡を守りて敢て変化 『園城寺文書』 湛然

澄が湛然の著作を参照していたことは、行満の指示によるものであったとも考えられよう。 を求めざる頗る温順僕直の性格を有した」(中里貞隆[一九三四])ことを見ても、湛然に忠実な門弟だった様子が窺える。これを見る限り、 最

①~⑤を踏まえると、湛然―道邃―湛然という系譜の内実に関しては何らかの断絶があり、そのことが最澄における湛然の位置を左右する原因

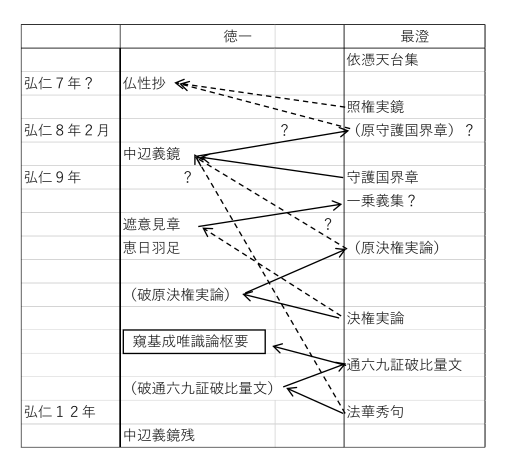
になったと予想される。

#### はじめに

台法華宗独尊型、へと変容する最澄の〝護国〟思想の背景として、徳一以外の人物からの批判が大きく関わっていたことを示す証左となるだろ これまで見てきたように、最澄撰『秀句』前後では、他学派に対する姿勢が大きく変容していることが明らかとなった。筆者が注目しているの 以下では、それらについて論述していきたい。 最澄撰『秀句』前後の批判対象とされる、徳一の見解に特別な変化が見られない点である。このことは、先に述べた ″諸宗協力型』から ″天

が徳一以外の人物を指す可能性を指摘したい。 には「一謀家」なる人物からの批判が関係している可能性が高いことが明らかになった。このことを提示する端緒として、第三節では「一謀家」 っているものの『三七、その変化を生んだ背景は十分に考察されたとは言い難い。そこで、筆者が検討を加えたところ、最澄の思想が変化した背景 法華宗」の優位性を強調するところにその特徴がある『三六。この最澄の態度は、徳一のみを批判対象としていた『秀句』以前の著作と大きく異な 繰り返すが、ここで取り上げる最澄撰『秀句』は、〝三一権実論争〟における最後の書と見られ 三宝、徳一のみならず他宗派に対しても「天台

右図は田村晃祐[一九七九](一六)より転載。



従来の研究では、最澄撰『秀句』の対象として徳一と南都の諸宗を設定するものがほとんどである。

中里貞隆 [一九一九]

……且つ十勝の各段、多く三宗に対して説けるより見れば、暫く法相三論華厳の三宗対破のために造られた感がある。 辺義鏡章慧日羽足論並に遮異見章を敵者として此を破斥する破邪斥権の使命を以て生まれた者の如く見へるのである。 (中略) 徳一法師の中

三浦周行 [一九二一]

て、南都諸宗派と闘ひ利刀を揮ひて其肺肝に擬せんとせる、勇気と気魄ちは吾人の均しく瞻仰するところなり。 大師は南都仏教を代表せる徳一に向って唯識、 法相のみならず三論、 華厳等の経宗論宗にも鋭峰を向け排撃を加えたり。大師が独り毅然とし

安藤俊雄・薗田香融 [一九七四] (四九九—五〇〇)

著である。 そこには徳一との対決を止揚し畢った最澄の余裕ある態度すら認めることができる。 「法華秀句」三巻は、すでに述べたように、弘仁十二年、すなわち最澄入滅の前年に書かれたもので(伝全三、五五)、この大論争を飾る大 (中略)しかも法相宗のみならず、三論や華厳といった大乗家もしくは一乗家に対しても天台法華宗の最勝が説かれるのである。

田村晃祐[一九九二](一六一)

最澄と徳一との論争の最後の著作は、

最澄死去の前年に著された『法華秀句』である。

である。 を批判対象に加えるようになった動機〟に関しては言及されていない。管見の限り、この点について言及しているのは浅田正博[二〇〇二]のみ このように、先行研究では最澄撰『秀句』の論難対象として徳一と南都の諸宗が設定されている。しかしながら、最澄が〝徳一以外の南都諸宗

浅田正博 [二〇〇二]

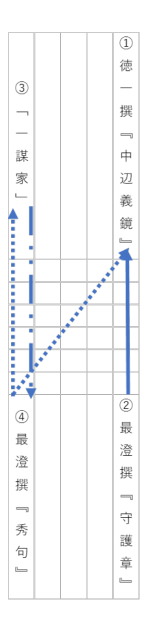
都諸宗の歴劫修行の菩薩道も成仏出来る大直道をここに示したと言う確信が最澄にはあったように思える。**ここに天台法華宗の優秀性を論じる** 法華経の教えをそのまま現実の宗団に配し、南都諸宗の教えでは成仏できない衆生を、法華一乗の教えによって必ず成仏させることが出来 その 『法華経』 が像末末初の今時に弘通するという。 『法華秀句』の筆致からすると、 その教えを説いたのが「天台法華宗」であり、

**根拠があると考える。**それが南都諸宗に冠たる法華一乗思想独尊の強調となって『法華秀句』に表明されたといえよう。

になったという。この見解に筆者は概ね同意であるものの、若干検討の余地があると見ている。 浅田氏の見解に従えば、最澄は「像末末初の今時に弘通する」という時期観をもとにして、他宗に対して「天台法華宗の優秀性を論じる」よう

するのはもう少し慎重になるべきだろう。 澄撰『守護章』では他宗を擁護する一面も看取されるため『三九、 浅田氏の指摘する「像末末初の今時」という時期観は、最澄撰『守護章』ですでに論じられており『三八、『秀句』が初出ではない。 最澄の時期観が 〝徳一以外の南都諸宗を批判対象に加えるようになった動機〟と さらに、 最

謀家」であったと推定している。以下ではその根拠を示したい。 ら『秀句』にかけて最澄の思想が大幅に変化した〝動機〟として説得力を持つだろう。筆者は、この人物こそ最澄撰『秀句』序文に記される「一 そこで、最澄の \*動機、として筆者が提示したいのが、 徳一以外の人物から批判を受けた可能性である。こう仮定すれば、 最澄撰『守護章』か



最澄撰『秀句』序文に見える「一謀家」の考察

### 法華秀句序

おのおの是非を諍い、

珠を求めるの主、

所帰を知ることなし。ここをもって、

麁食の見林を剪除し、

天台の円城を造立す。

ここにおいて、

法華秀句とは、 琢磨を髻珠するの砥礪なり。 すなわち霊山に明珠ありて、 遠く西秦に伝え、天台の珠嚢、 遥かに東海に流る。 珠を施すの客、

謀家有りて云わく 天台所立の四車義は、 華厳宗をしてその義を奪取せしむ。 またその所立の成仏義は、 三論宗をしてその義を奪取せしむ。

了義をもって、 欲して、それを度して謀となす。 しかればすなわち、 群心を開悟せよ。ただ恐れるは、織成正しからず、聖の耳目を汚さんのみ(『伝全』三、一)三三〇 天台法華宗、 誣調また甚し。このゆえに、しばらく法華秀句三巻を著す。もろもろの妙法の勝幢、 何らの義をもって、 自宗の義となすや。 もし自宗の義なくんば、 別宗を立てることを許さずとは、矇時人を 千代に傾かず、一乗の

てることはできない」というものである。 義」『三や「成仏義」『三は、 は、 る。 傍線部を見ると、「一謀家」なる人物が最澄の属する「天台法華宗」を批判していることが分かる。その内容は、「「天台法華宗」の 最澄が序文にこの記述を掲げるところから見て、 「一謀家」が徳一以外の人物である可能性が高い点である。 「華厳宗」・「三論宗」の教義を模倣したものである。したがって、自宗の教義を有しない「天台法華宗」は宗を立 この批判こそ、 『秀句』のメインターゲットの一つはこの「一謀家」にあると言えよう Eliles "徳一以外の南都諸宗を批判対象に加えるようになった動機』になると筆者は予想して 注目される 四四

①現在確認できる徳一の著作には、「天台法華宗」という〝宗派〟を批判した形跡はない。

- ② 徳 一が最澄側を批判する態度には、 華厳教学・三論教学を批判する意図も含まれており、 「華厳宗」・「三論宗」・「天台法華宗」を分
- ける「一謀家」の立場とは異なる。
- 3 徳 が 「華厳宗」・ 「三論宗」の教義を模倣していると最澄を批判する場面は『秀句』以前に看取できない。
- ■④最澄撰『秀句』下巻では「一謀家」への反論が行われているが、 徳一が対象となっていない。

この推測が正しければ、 最澄が『秀句』を執筆した目的についても再度検討する必要があるだろう。 以下、 ①~④の順に確認していきたい。

①現在確認できる徳一の著作には、 「一謀家」のように「天台法華宗」という『宗派』 を批判した形跡はない。

「天台法華宗」という宗派自体を批判するのではなく、 単体の人物を批判する。

謀家」・・・「天台法華宗」という概念を批判する。

法華宗」という〝宗派〟自体を批判する箇所は現時点で見当たらない『三宮。そもそも、徳一が〝宗派〟という概念を認知していたかは疑問であ 徳一 撰 『中辺義鏡』等では、 最澄側に立つ特定の人物を「辺主」「彼」「汝」「有執」と呼んで批判対象とする場面がほとんどであり、「天台

る。

ちなみに、最澄撰『秀句』の本文中では、一カ所のみ「天台法華宗」を批判する記述が引かれている。

しながら最澄教団を批判する「一謀家」は、南都の情勢に関与していた人物と見てよいだろう『三元。

法相宗の人、法華の賛を造りて、盛んに法華を弘む。その疏記等、

数百巻なり。また三論宗の人、

法華の疏を造り

有る人、

問うていわく、

て、 盛んに法華を講ず。今、 天台法華宗、 なんの異釈ありて、二宗に勝るるや(『伝全』三、二五一―二五二) 三元。

三三 外の人物と言えよう。これらの特徴は「一謀家」と一致しているため、 能性が高く、少なからずその存在を認知していたと見られる徳一と相違している『㎝〇。したがって、「有人」は〝三一権実論争〟 いう記述である。これを見ると、「有人」は「天台法華宗」で用いる『法華経』の注釈書(いわゆる「法華三大部」等)を認知していなかった可 ここでは、「有人」が他宗と比して「天台法華宗」を批判している。注目されるのが、 「有人」は「一謀家」もしくはその周辺の人物であると推察される。 「天台法華宗は、 なんの異釈ありて二宗に優れんや」と

②徳一が最澄側を批判する態度には、 華厳教学・三論教学を批判する意図も含まれており、 「華厳宗」・「三論宗」・「天台法華

宗 を分ける「一謀家」 の思想とは異なる。

徳一・・・天台教学を批判する中に、華厳・三論教学を批判する意図を含んでいる。

謀家」・・・ 「華厳宗」「三論宗」「天台法華宗」などの宗派別に分け、 「天台法華宗」のみを批判する。

は 徳一が最澄側の天台教学を批判していることは明らかであるが、それには華厳教学・三論教学に対する批判も含まれていた可能性が高い。これ 、宗派、を意識しつつ「天台法華宗」のみを批判する「一謀家」の態度と異なる。

三四。そのうちの一例を挙げよう(傍線部は法蔵撰『五教章』の引文、波線部は徳一の批判を指す)。 まずは、徳一が華厳教学を批判している箇所を確認したい。最澄撰『守護章』「救華厳家一乗義章第十一」(『伝全』二、六〇八―六三〇)で 法蔵撰 『五経章』「建立一乗第一」(『大正』四五、四七七上─四八○上)の抄出に対して、徳一が批判を加えていることが指摘されている

有るが執す 三乗の中、 大乗これ権にして体無し。 華厳の別教一乗これ実なり。 大乗は権なるがゆえに、 終に一乗に帰す。 この大乗の差別、

略して十を説く。 一つに権実差別、 乃至第十に本末開合差別なり三四三。 |今破して云わく|、この義まったく非なり。所以はいかん。教理に違する

がゆえに。まさに知るべし、大乗即一乗、 一乗即大乗なることを。大乗一乗、 差別あることなし(『伝全』二、六〇八)三四四。

すため、大乗即一乗である。したがって、大乗と一乗の間で菩薩の差別はない、(波線部)と批判する。 にも実と権の差別がある〟と記されている。これに対して徳一は、 傍線部には、 \*三乗のうちの大乗は権の菩薩を指し、華厳教学で説くところの一乗は実の菩薩を指す。最終的には一乗に帰すため、大乗の菩薩 "三乗のうちの大乗はすなわち一乗の菩薩である。 この一乗の菩薩は大乗を指

がいわゆる「空有の論争」『四五を意識しつつ、三論教学に近い思想を持った東国に住する最澄側の人物を批判していたと推定している『四六の 次に、徳一による三論教学批判を考察したい。師茂樹[二〇一五]は、徳一撰『中辺義鏡』における「中主」「辺主」という概念に着目し、 徳

見える道忠教団と最澄を「辺主」とみなしたためと考えることはできないだろうか(三四〇)。 すなわち、法相宗と空有の論争を展開していた大安寺三論宗と鑑真一派・道忠門下が近い関係にあり、 に対して『中辺義鏡』を作り、 「自ら中主と称した」としたのは、 『大乗法苑義林章』の説を念頭に置くと、 (中略) 然らば、 背後に大安寺三論の影が 徳 が仮称 「天台法

また最澄との論争を法相・三論の対立の延長線上で捉えていた可能性を示唆しているように思われる(三五四)。 中国における仏性論争の主要人物の一人である霊潤のことを徳一が 「三論宗の人」とみなしていたことを示唆する例もあるが、 これは徳

して、三論教学が説く「空」思想を「不了義」と判じている徳一の主張が挙げられる。 師氏が指摘するように、 「空有の論争」が徳一の思想的背景にあるとすれば、三論教学に対して批判的であったと見てよいだろう。その傍証と

また希有あり。 衆生のために、 魏本の深密解脱経に云わく、世尊、 諸法において体相あることなく、諸法は生ぜず、諸法は滅せず、諸法は寂靜にして、諸法は自性涅槃なりと説く。 唐本の解深密経に云わく、 この第二の転法輪、 世尊、 昔第二時の中に在りて、ただ大乗を修す趣を発さん者のために、一切法はみな無自性、 上の法相を説きて、 法相に入れしむべく、 彼の諸の不了義修多羅を分別す。 希有の中、 大乗に住す

八一一五九) 三四七。

傍線部では、 「第二の法輪(般若・空)は、第三時(『解深密経』・中道)に入るために分別して説かれた了義ではない経典である」という

『解深密経』(魏本・唐本)の文言を徳一が引用し、最澄側を批判している『四八。

このように、徳一は『解深密経』の三時教判に則して「第二転法輪(空教)」を「不了義」と見る傾向があるために、三論教学に対して批判的

だったと見られる。 したがって、 「空有の論争」に立脚しつつ最澄側を批判したという師氏の見解は妥当と言えよう。

以上、 徳一における華厳教学・三論教学批判を見てきたが、これらは最澄側を批判する内容に含まれていたことが分かる。 この徳一の態度は、

「一謀家」のように 、宗派、を区別した上で「天台法華宗」のみを批判する態度とは異なると言えよう。

③徳一が 「華厳宗」・「三論宗」の教義を模倣していると最澄を批判する場面は『秀句』以前に看取できない。

徳一・・・経典や論疏を用いて最澄側を批判する。

「一謀家」・・・「三論宗」や「華厳宗」を挙げて「天台法華宗」を批判する。

ち、 「四車義」「成仏義」の批判箇所を確認する Emh。まずは「成仏義」について見てみよう。 徳 「一謀家」のように「天台法華宗」は他宗の教義を模倣していると非難する箇所は見受けられない。以下では、徳一撰『中辺義鏡』における が 「四車義」「成仏義」に関して最澄側を批判する場合、根拠となる経典や論疏を挙げて矛盾点を指摘する場合がほとんどである。すなわ

また非仏性というは、いわゆる牆壁瓦礫、 もってのゆえに。 有るが執す、一切有情、みなことごとく成仏す。一として成ぜずなし。何をもってのゆえに。一切有情、みな真如理性および阿頼耶識あるを また涅槃に云わく、一切衆生、ことごとく仏性あり。おおよそ有心とは、ことごとくみなまさに阿耨菩提を得べきがゆえに。 今破して云わく 非情の物のゆえに。この教理に依りて、一切ことごとくみな仏種性ありて、みなまさに成仏す。已 無

種性に住す補特伽羅は、 有情ありて、成仏せずを証する文なり(『伝全』二、五一〇)゠゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙ 無種性なるがゆえに、たとい発心および加行を行ずることありと雖も、 ついに阿耨菩提を得ること能わず。 これ無性

上は宝公の詞に似たり。

汝が執は然らず。

ゆえんはいかんとなれば、

教理に違するがゆえに。

教とは、

善戒経に云わく

麁食者また云わく、 は 仏せずを証する文なり。これすなわち法華経を会して、一乗の意を説く。 方便説をば除くと言う。彼の定性二乗また仏を成じ、ただ一乗を説きて二乗なしと謂うに非ず。もしは彼の定性二乗、 なしと説く。 何がゆえに我意を解せずというや。またいかんぞ仏の方便説を除くと言うや(已上麁食者語)(『伝全』二、五 此説を聞きおわりて、 これ不定種性の二乗を拠りて、 涅槃経に云わく、 我が意を解せず。 我一 時において、 決して成仏すべく、 唱えて言わく、 経の中に一乗一道、 如来は須陀洹乃至阿羅漢、 密意に十方仏土中、 何となれば、 行 1. 縁、 ただ一乗の法ありと説き、二もなくまた三もなし、 我れ昔、 乃至 みな仏道を得と説く。 一切有情、 法華会の中、ただ一乗にして、二乗あること 同じく一に至る有りと説く。 これ決定趣寂声聞ありて、成 一四一五一五) 壹三。 みな仏を成ずと同じと 我が諸

性」「行仏性」説(『伝全』二、五二三)、『瑜伽師地論』(『伝全』二、五二八)、『宝積経』(『伝全』二、五三三)等を挙げて、最澄側の この箇所以外にも、『法華経』「方便品」(『伝全』二、五一七)、『華厳経』「如来出現品」(『伝全』二、五一八)、『法華玄賛』の「理仏 に「三論宗」の「成仏義」を模倣していると批判する場面は見受けられない。 「成仏義」を非難する様子が窺える『菫』。以上のように、徳一は経典や論疏を引用しつつ最澄側の「成仏義」を批判しており、「一謀家」のよう 傍線部では、徳一が『善戒経』、『涅槃経』、『法華経』などを根拠として、 「無性有情」が成仏するという最澄側の説を非難している『五二。

章第十一」(『伝全』二、六〇八)などが挙げられる。これら徳一の批判は、基[六三二―六八二]撰『法華玄賛』、慧沼撰『法華玄賛義決』の ほかに、『法華論』を参照して最澄側の「四車義」を批判していることが知られる『宝四。 「助照如来使所伝三車体章第二十五」(『伝全』二、四八八)、「駁麁食者所示三車体章第二十六」(『伝全』二、四九八)、「救華厳家一乗義 続いて、 「四車義」に関する徳一の見解を確認したい。徳一と最澄側が「四車義」について議論している箇所としては、最澄撰『守護章』の

三五五。このことは、 これまで述べてきたように、徳一による「成仏義」「四車義」批判の特徴は、経典や論疏を入念に引用しながら行われたものであると言えよう 「華厳宗」や「三論宗」の教義を「天台法華宗」は模倣していると批判する「一謀家」の思想と性格を異にしている。

4最澄撰 『秀句』下巻では「一謀家」への反論が行われているが、 徳一が対象となっていない三五六。

徳一・・・最澄撰『秀句』下巻では徳一を論難対象としている箇所が見当たらない。

謀家」・・ 最澄撰『秀句』では「一謀家」と明記されている箇所はないが、その内容は「一謀家」への反論と見られる。

「華厳宗」・「三論宗」を模倣しているという「一謀家」の批判に対して、最澄は『秀句』下巻においてその見解を斥けていると見られる。その

うちの数例を確認したい。

勝。 **法相之賛、三論之疏、不順法華。** 具如別説(『伝全』三、二四二) 三五七。 歴劫修行、 頓悟菩薩、終不得成無上菩提。未知菩提大直道故。終不之言、大小倶有。直道直至、已顕日興。 是故、 法華経宗、 諸宗中最

なわち第三未来諸仏道、先の三に同じきの文なり。いまだ究竟ならざるがゆえに、真実を説かず。華厳三論の二宗の所伝、此に準じて知るべきな り(『伝全』三、二四八)『五八。 まさに知るべし、 未来の諸仏、 弥勒、 無著等、 まず方便をもって三乗の法を説く。 法相所伝の三乗等宗、 未来のために一 旦三乗を説く。

坐し、一乗の付属は盛んなり。釈迦世雄、 れすなわち、天台一家、一切経を会して、法華経に帰す。これすなわち、法華を敷揚し、諸経を会通す。委曲の義、つぶさに玄疏に出だすなり れすなわち、 九易の故に、 まさに知るべし、かくのごとき三行半偈、 『伝全』三、二七三) 三五九。 信じやすく解し易し。 唯識宗を弘め、 法華を弘めず。 法華経宗、 経の勝能を挙げ、能持を求むるを募る。宝塔、中天に騰りて、三変の浄土新たなり。分身、樹下に 慇懃に付属すること、まことにゆえあるなり。 無相の家、 六難の故、 法華の旨を会して、 信じがたく解し難し。 無相の義に帰す。これすなわち、 (中略) それ玄賛之家、 信順せざるべきや、信順せざるべきや。論宗経宗、 法華の旨を会して、 無相宗を弘めて、 唯識の義に帰す。 法華を弘めず。

ぶさにこの勧発あり。妙法の真言、他経に説かず、普賢の常護、他経に説かず。**この故に、法華宗、** まさに知るべし、法華経を護らんがために、真言を持者に与え、自身して常に守護す。他宗所依の経、 二論宗に勝れ、また華厳に勝るなり(『伝 すべてこの勧発なし。 天台法華宗、 つ

全』三、二七六)三六〇。

ため、最澄の批判対象である「一謀家」は徳一以外の人物であった可能性が高い。 はしていない。 傍線部を見ると、最澄は「華厳宗」(「経宗」『六一)と「三論宗」・「法相宗」(「二論宗」)という〝宗派〟を排斥しており、徳一を対象と 「麁食者」 「北轅者」などの蔑称が見受けられないこともその傍証となるだろう。この特徴は『秀句』下巻を通して一貫している

小結

これまで確認した事項をまとめると、以下のようである。

る。これは最澄撰『秀句』下巻の「有人」との共通性が見出させるため、両者が同一人物だとすると「一謀家」は三一権実論争を認知していなか ①徳一は「天台法華宗」という宗派自体を批判するのではなく、単体の人物を批判する。一方、「一謀家」は「天台法華宗」という概念を批判す った可能性が高い。

②徳一は、 天台教学を批判すると同時に華厳・三論教学を批判している。これは「一謀家」が「天台法華宗」のみを批判することと相違する。

③徳一は、 受けられない。 経典や論疏を用いて批判を繰り広げており、 「一謀家」のように「三論宗」や「華厳宗」を挙げて「天台法華宗」を批判する場面は見

④最澄撰『秀句』下巻の内容は「一謀家」への反論と見られる。 その傍証として、 徳一を対象とすることが記されていない。

撰述した意図についても再度検討する必要があると筆者はみている。なお、最澄撰『秀句』に見える「一謀家」の特定は別稿に譲りたい三六三 に関わった人物ではなく、最澄の〝大乗戒運動〟に反対した人物である可能性が高いと言えよう『六二。この点を踏まえると、 以上の点から、「一謀家」は徳一ではなく、宗派意識を有する南都周辺の人物であると推定される。換言すれば、 「一謀家」は "三一権実論争 最澄が『秀句』を

三宝 田村晃祐 [一九九二] (一六一)。

<u>る</u>。 れるようになる(中略)しかもその内容が自宗を顕示するところにある。よって『法華秀句』に至って宗意識が急激に変容したと見ることができ ≡≒☆ 浅田正博[二○○二]「本書に至るとそれまでの使用とかけ離れた「排他性」や「独尊性」が強力に打ち出された「宗」の用例が顕著に見ら

三年 寺井良宣[一九八九]が指摘するように、「その法相義に対する批判も確かに多くみられるが、法相教学批判とはいえない徳一のみへの批判 も多く含まれていることに気づく」ことを踏まえると、『秀句』以前の最澄は諸宗に対して融和的かつ徳一のみを批判対象としていたことが窺え

る。

近。 法華一乗機、 最澄撰 『守護章』 今正是其時。 「又多分菩薩止観者、 何以得知、安楽行品末世法滅時也」(『伝全』二、三四九)。なお、 相似歩行歴劫道。 此二歩行道、 有教無修人。当今人機、 直接「像末」の語は出ていないが、 皆転変、 都無小乗機。 正像稍過已、 末法太有

ものだろう。 (八一六)に著された最澄撰『依憑集』序にある「我日本天下、円機已熟、円教遂興」(『伝全』三、三五三)という記述も最澄の時機観を示す

三九 たとえば、最澄撰 家、三宗大徳、 求仏者、 当捨身命護法城。夢裏莫許義鏡説」(『伝全』二、六四六)とあり、華厳家以外に対しても擁護する態度を示している。 『守護章』には華厳教学を擁護している箇所が見られる(『伝全』二、六○八・六三○等)。また、 「華厳、

┈○ 法華秀句序

悟群心。 見林、造立天台之円城。 以何等義、 法華秀句者、琢磨髻珠之砥礪也。乃有ᅟᅟ]霊山明珠、遠伝西秦、天台珠囊、遙流東海。施珠之客、各諍是非、求珠之主、無知所帰。 但恐。 為自宗義。 織成不正、 若無自宗義、 於是、 汚聖耳目也 (『伝全』三、一)。 有一謀家云、天台所立四車義者、 不許別宗者、 欲時人、度其為謀。 令華厳宗奪取其義。又其所立成仏義者、 誣誷亦甚。是故、 且著法華秀句三卷、 令三論宗奪取其義。然則、 庶妙法勝幢、千代不傾、 是以、 天台法華宗、 一乗了義、

三「四車義」とは、以下の傍線部を指す。

ようとする仏の大悲を示すものである。 子供を火宅からのがれさせて、門外に用意した同一の大白牛車をそれぞれに与えたというのは、 乗にたとえ、仏教には大乗・小乗があるが、結局は同一のさとりへ導く手段であるということにたとえる。火宅とは、 の長者が屋外に出させ、大きな白い牛車に乗せて連れ去ったという、その羊・鹿・牛の三車のこと。この三つの車を、 子供とは、一乗ないし三乗の人びとであり、羊車を声聞乗、鹿車を縁覚乗、牛車を菩薩乗にたとえて三車を三乗の教えとしている。そして、 『法華経』譬喩品に出るたとえ。燃えている家(火宅)の中で火災を知らずに遊んでいる子供に、羊車・鹿車・牛車を与えるからといって親 牛車と大白牛車とは別のものとする四車家 シナの 『法華経』 研究者の間では、 (天台・華厳宗) がある。 方便の牛車と第四の大白牛車を同 すなわち菩薩乗と同一に見るのが三論・法相宗の三車 方便の三乗を捨てて真実の一仏乗に帰入させ 一のものと解する三車家 声聞乗・縁覚乗・菩薩 迷いの人間界であり、

七七上)の項目を参照)

□□□ 「成仏義」とは、すべての衆生が成仏するといういわゆる「悉有仏性」説を指すと見られる。

いた、 三三 特徴的なのは、 もしくはその〝宗派〟を代表している人物である可能性を示唆していると見られる。 、宗派、を意味する「家」という字が使われている点である。これは「一謀家」の指す人物がなんらかの "宗派, に所属して

象外とした。 この部分が後の付加と考えることも可能ではないだろうか」(末木文美士[一九八五])と指摘されている。したがって、本稿における考察の対 宗未決文』には「天台宗」自体を批判している箇所が見受けられるが、この記述は「……突然「天台宗」が問題になるのもいかにも奇妙であり、 がら、この箇所は「円宗」という概念を批判するというよりも、それを主張する最澄側の人物を批判していると推察される。また、徳一撰『真言 最澄撰『守護章』には、徳一が「円宗」を批判している箇所が見受けられる(『伝全』二、二六三・二七八・二七九・二八五等)。しかしな

九六)。 **三五**「請加新法華宗表一首」 (『顕戒論縁起』『伝全』一、二九二—二九三)、「定諸宗年分度者自宗業官符一首」 (同『伝全』一、二九四一二

三三 本郷真紹[一九九九](一五三)。

性を生ぜしめることになるのである。 窺われるように、のちの教団 延暦二十五年の制度は、その簡定の条件から大きく僧尼集団の意向を反映するものであり、天台僧がこの規定に基づいて再生産されたことに (宗派) の起源とも言うべきものであった。 (中略) その意図とは裏腹に、各宗が独立性を高めて競合する可能

吉田一彦[二〇一一](一六)

自ら提案して年分度者制度を改変し、 それを契機に日本にも本格的な宗派が形成されるところとなった。 国家からは相対的に独立した団体であった。 (中略) こうして成立した寺院や宗

派は自分たちの寺院であり、自分たちの宗派であって、

ったことが指摘されている。 このように、当時の南都では最澄の申請によって年分度者が各宗に割り振られることが決定し、いわゆる教団としての したがって、 「一謀家」が「天台法華宗」 「華厳宗」「三論宗」などを挙げている点は、それらの情勢が反映された ″宗派″ が確立しつつあ

ものと見てよいだろう。

九 晃祐[一九七九](一八五))と仮定すると、延暦年間[七八二—八〇五]初頭もしくはそれ以前であると想定される。 は「最澄は「弱冠にして」と記し、恐らく二十歳代には東国へ行ったことが推定されるし、「久しく一隅に居し」と述べて、 かなりの年数を経ていることが考えられる」と指摘している。具体的に東国へ移った年数は不明であるが、 最澄撰『守護章』の 「麁食者、 弱冠去都、 久居一隅」(『伝全』二、六一五)という記述に基づいて、 田村晃祐 [一九八八] 「二十歳で奈良を去った」 東国へ移ってか (一五八—一五 (田村

華宗」と頻繁に名乗っている。 入れる必要があるだろう。 当時、 大乗戒の認可を求める最澄と、南都の護命[七五〇-八三四]を中心とした勢力の間で論争が行われていたが、最澄はこの時 したがって、 「一謀家」を特定するためには、最澄(「天台法華宗」)の〝大乗戒運動〟に反対した人物を視野に 「天台法

**三五 有人、問日。法相宗人、造法華賛、** 盛弘法華。 其疏記等、 数百卷。 又三論宗人、造法華疏盛講法華。 今天台法華宗、 有11何異釈 勝 |於二宗||耶

(『伝全』三、二五一一二五二)。

三巻を著した」 「徳一は、 天台・一乗思想の要綱である仮称『天台法華義』に批判を加えると同時に、 (田村晃祐[一九九二](一六七))と指摘されているように、 徳一は少なからず天台典籍の存在を知っていたと見られる。 同じ問題についての法相教学を並記した『中辺義鏡』

吉田慈順 [二〇一九]。

□□ 田村晃祐 [一九九二] (二七○—二七一)。

『四』この部分は、法蔵撰『五教章』(『大正』四五、四七七上―四七八中)の抄出と考えられている(田村晃祐[一九九二](二七一)。

此義全非。所以者何。違教理故。当知。大乗即一乗、 三乗之中、 大乗是権無体。 華厳別教一乗是実。 一乗即大乗。大乗一乗、 大乗権故、 終帰一乗。 無有差別(『伝全』二、六〇八)。 此大乗差別、 略説十。 権実差別、 乃至第十本末開合差別。

**三四五 「空有の論争」については、深浦正文[一九五四]、太田久紀[一九七三]、平井俊榮[一九七九]、松本信道[一九八五]・[一九九一]** 

| 画|| 浅田正博 [一九七五] も同様の見解を示している。

等を参照

様に「中主」とは「徳一」をも含めた法相系の学僧達を指す……。 すなわち「辺主」とは清弁等の如く竜猛菩薩に朋輔する人々であり、般若の空にかたよって三性唯識を立てない人々の総称である。一方「中 主」とは天親等の如き慈氏菩薩に輔従する人々であって、非空非有の中道を持して三性唯識を建立する人々を指す語である。この意を体して 「中主」 辺主 と称したとするなれば、 「辺主」とは「智顗」 「最澄」をも含めた天台系の学僧の総称と受けとれるわけである。

本来寂靜、自性涅槃、 <sup>三四七</sup> 魏本**深密解脱経**云、世尊、**此第二転法輪、説上法相、可入法相、分別彼諸不了義修多羅。**為住大乗衆生、説於諸法無有体相、諸法不生、諸法不 (『伝全』二、一五八—一五九)。 諸法寂靜、 諸法自性涅槃。希有之中、復有希有。唐本解深密経云、世尊、在昔第二時中、 以隠密相、 転正法輪。 雖更甚奇、甚為希有、而於彼時所転法輪、亦是有上、有所容受。猶未了義。是諸諍論、安足処所。 唯為発趣修大乗者、 依一切法皆無自性、 無生無滅

**| 両八 また、徳一は他所においても同様の批判を行っている。** 

麁食者曰、 汝華厳合浅乳味、 諸部般若合深熟酥、 甚多乖返。 何以知爾、 解深密経判諸部般若、 以為密意教 名為不了義説。 是故、 諸部般若、

不合熟酥味(『伝全』二、二一三)。

徳一がこの箇所で三論教学批判を行っていた傍証として、これに対する最澄の反論を挙げることができる。

弾日、 母、 経。 孤露之愁、 但古法相師 此亦不爾、 何年得脱(『伝全』二、二一三) 大妄説故。其解深密経中、判諸部般若為密意不了、一部五卷都無所説、 対破三論、 仮立此義。 新法相師、 刊除此文、更無所立。 **麁食者**、 非但謗法華 勝義生、 更謗般若経。 領解第二時、 麁食者、 経文分明不指、 謗三世仏母。 示諸部般若 汝已無生

法師」と同じく徳 傍線部を見ると、 一も三論教学を批判する意図があったと見てよいだろう。 かつて「古法師」なる人物が徳一と同様の文言を用いて三論教学を批判していたと最澄は指摘している。 このことから、 古古

徳一 撰『中辺義鏡』は現存していないが、 最澄撰『守護章』に引用されている部分からある程度復元することができる。

者何。 全』二、五一〇) 当得阿耨菩提故。又云非仏性者、 有執、 違教理故。 一切有情、 教者、 皆悉成仏。 善戒経云、 所謂牆壁瓦礫、 無一不成。 住無種性補特伽羅 何以故。一切有情、 非情之物故。 無種性故、 依此教理、 以皆有真如理性及阿頼耶識故。 雖設有発心及行加行、 一切悉皆有仏種性、皆当成仏。已上似宝公詞。今破云、 終不能得阿耨菩提。 又涅槃云、一切衆生、悉有仏性。 此証有無性有情、 不成仏文也(『伝 汝執不然。 凡有心者、

定種性二乗、 陀洹乃至阿羅漢、 皆同成仏者、 麁食者又云、 決可成仏、 何故言不解我意。 皆得仏道。 涅槃経云、 密意説言十方仏土中、 此証有決定趣寂声聞、 我於 一時、 又如何言除仏方便説(已上麁食者語) 経中説 唯有一乗法 乗 不成仏文也。 一道、 無二亦無三、 一行 一縁、 此即会**法華経**、 乃至 除仏方便説。 (『伝全』二、 一切有情、 説 一乗意。 同到 非謂彼定性二乗亦成仏、 五四四 何者、 有。 我諸弟子、 我昔、 法華会中 聞此説已、 而唯説一乗無二乗。 説唯 不解我意。 乗 無有二乗。 唱 若彼定性二 言 如来説須

「無性有情」に関する徳一と最澄側の議論を二例挙げたが、これ以外にも『守護章』下之上、下之中には同様の議論が多く見られる。

者謬破定性二乗入無余後回心章第二」(『伝全』二、五三七)の議論を参照)。 定性の二乗が成仏するという最澄側の見解に対しても、徳一は上記と同様の経典や論疏を用いながら最澄側を批判している(「弾麁食

|宝||| 田村晃祐[一九九二](三一三)、英 | 亮[二〇二〇(一)]。ちなみに、慧沼撰『法華玄賛義決』は「駁麁食者所示三車体章第二十六」 (『伝全』二、四九八-五〇八)、 『法華論』は「助照如来使所伝三車体章第二十五」(『伝全』二、四九二)において徳一が参照していること

が確認できる。

徳一撰『中辺義鏡残』が弘仁九年以降の著作であることを踏まえると、『秀句』(弘仁十二年成立)までの間に徳一が なったとは考えにくい。このことは、 鏡残』では最澄側の「四車義」に対して、『法華経』、『勝鬘経』、『宝雲経』、『華厳経』、『大乗十法経』、 『宝宝 徳一撰『中辺義鏡』以降に執筆されたと見られる徳一撰『中辺義鏡残』においても、同様の態度は一貫している。すなわち、徳一撰『中辺義 『摂大乗論』など、計二十の経論を挙げて批判を行っていることが指摘されている(永山由里絵・道津綾乃・佐藤もな[二〇一四])。 「一謀家」と徳一が別人である傍証となるだろう。 『菩薩蔵経』(『大宝積 \*宗派 を意識するように

# 三二川崎庸之 [一九八二] (一七一)

二章以下はこれと切離して下巻に収められ(全集本で約四○頁)、その間にインド以来の〝仏性論諍〟を扱った長文の中巻(全集本で一三○ 排列にはやや特異なものがあり、第一章は、上巻全部を占めて「伝教大師全集」本でも一○○頁を超える分量をもっているのにたいして、第 の動機を異にする三部の書を合せて一篇としたものではないかと考えられるが、 くこれと異なり、 ……『法華秀句』は、弘仁十二年、すなわち最澄示寂の前年に成ったもので、文字どおり畢生の書と見るべきものであるが、その三巻十章の が挿入されている。また、 三論 法相・華厳等の諸宗にたいする天台法華宗の優位を示すことに主眼がおかれている。その点、 第 一章は、 「守護章」 や 「決権実論」につづいて、 なお後考をまちたいと思う。 徳一との論争がその中心となっているが、 これはもと執筆の直接 第二章以下は全

## 吉津宜英 [一九八七]

また上巻には例の「麁食者」 批判があふれているのに、中巻はもちろん、下巻にすらあまり用例の無いのも変である。

にしたい。 これらは最澄撰『秀句』の成立を考察する上で重要な指摘であり、 ほぼ等閑視されてきた問題と言えよう。この件に関しては今後検討すること

全』三、二四二)。 <sup>三五七</sup> まさに知るべし、歴劫修行、頓悟菩薩、ついに無上菩提を成ずことを得ず。いまだ菩提大直道を知らずがゆえに。終不の言、 直道直至、已顕の日に興る。このゆえに、法華経宗、諸宗中最勝なり。法相の賛、 三論の疏、 **法華に順ぜず。**つぶさには別説のごとし(『伝 大小ともに有

三芸当知、 未来諸仏、 弥勒、 無著等、先以方便説三乗法。法相所伝三乗等宗、為未来於一旦説三乗。是則第三未来諸仏道同先三之文也。未究竟故、

不真実説。

華厳三論二宗所伝、

**準此可知也**(『伝全』三、二四八)。

哉、 委曲之義、具出玄疏也(『伝全』三、二七三)。 Ent 当知、如是三行半偈、 可不信順哉。 無相之家、 論宗経宗、九易之故、易信易解。法華経宗、六難之故、難信難解。 会法華旨、帰無相之義。是則、弘無相宗、不弘法華。是故、天台一家、会一切経、 挙経勝能、 募求能持。 宝塔騰中天、三変浄土新。 分身坐樹下、一乗付属盛。 (中略) 夫玄賛之家、会法華旨、 釈迦世雄、 帰法華経。 慇懃付属、 帰唯識之義。 是則、敷揚法華、 良有以也。 是則、 弘唯識 会通諸経。 可不信順

当知、 為護法華経、 勝於二論宗、 真言与持者、自身常守護。 **亦勝於華厳**(『伝全』三、二七六)。 他宗所依経、都無此勧発。 天台法華宗、 具有此勧発。 妙法真言、他経不説、 普賢常護、

が示していた「経宗」の概念は、経典に基づく学系全般を指すと見られるのに対し(『伝全』五附録、 「経宗」という概念は最澄独自のものと見られるが、最澄撰『秀句』とそれ以前では解釈が異なっている。 一二)、最澄撰『秀句』では「経宗」 具体的にいうと、入唐以前に最澄

は 「華厳宗」と見られる人物から最澄に対する批判が存在したと予想されるが、詳細は別稿に譲りたい。 「華厳宗」)と 「法華経宗」を明確に分けている。最澄が 『華厳経』と『法華経』の優劣を明確に示すのは『秀句』の特徴であり。 この背景に

た。ここで取り上げた「一謀家」は、 育成するという試みである。この一連の活動を「大乗戒壇設立運動」などと呼ぶが、当然この運動は旧来の仏教勢力から反感を買うことになっ に赴いたまま戻らない僧侶が続出したようである。そこで最澄が企図したのが、比叡山において、「天台法華宗」専用の戒壇院を創設し、僧侶を おける「天台法華宗」の僧侶もその例外ではなかった。そのため、受戒するためだけに僧籍を「天台法華宗」に入れる者や、受戒するために南都 きっかけとしたのが、 EKI 最澄は南都を中心とする仏教勢力からの独立を計り、比叡山において僧侶を育成するためのシステムを構築しようとした。最澄がその活動 いわゆる大乗戒壇の設置である。従来、国が指定した東大寺などの寺院でしか受戒することは認められておらず、比叡山に 最澄の運動に反対した南都教団と同様の特徴が見られるため、これらに関係していた人物と見て大過ないだ

澄の周辺事情を細かく押さえることで、 「一謀家」を明らかにする重要なポイントとして、 「一謀家」を特定することが可能になるだろう。 『華厳経』は 「果分」を説かないという最澄の教判を挙げることができる。 そのほか、

最

宗協力型〟ともいうべき〝護国〟思想から、 の原因ではなく、南都仏教勢力からの反発がもとになった可能性が高いことを指摘した。このことは、 示した。その上で、第三節「『法華秀句』における「一謀家」の考察」では、最澄の宗派観念が推移した経緯として、徳一から受けた批判が直接 原因となっている可能性を指摘した。それを考察する第一段階として、最澄における華厳学派四祖澄観・天台学派六祖湛然の位置づけを確認し (本章第一節・第二節)、『秀句』以前と『秀句』以後では、最澄の他宗に対する宗派意識、特に華厳・法相に対する意識が異なっていることを 第三章では、最澄撰『秀句』における宗派意識の変化に着目し、その背景には徳一以外の人物、具体的には南都近辺の何者かから受けた批判が 「後期宗観念」における〝天台法華宗独尊型〟の〝護国〟思想へと推移する要因となったと考えられ 結果として、 「前期宗観念」における〝諸

る。

二二) である。 (延暦二十四年 期は、 本論では、最澄の生涯を大きく三期に分類し、 最澄が比叡山に入った時期から入唐前の間 (八〇五)~弘仁十年(八一九)。三期は、 〝護国〟というキーワードを用いることで全体の見通しを立てることができる可能性を論じた。 (延暦四年 『顕戒論』執筆後から『秀句』執筆までの間(弘仁十年(八一九)~弘仁十三年(八 (七八五) ~延暦二十三年(八〇四)。二期は、 帰朝後から大乗戒運動までの間

(第一期)一章 天台修学による〝護国〟の企図

(第二期)二章 次世代の〝護国〟を荷う菩薩僧の育成

〈第三期)三章 南都諸宗に冠する〝護国〟組織の表明

論文の目的―」で指摘した通りである。以上の点を踏まえつつ、各章で検討した結果をまとめれば次のようになる。 なお、この " 護 国 思想は、 『法華経』に基づく "一乗"の概念を前提としており、 本朝における "御霊』を対象にしていることは「序章-**|** 本

の仏教勢力に依拠することなく、新たな〝護国〟を担う僧侶を欲していたということは想像に難くない。そのことに目を付けたのが叡山に入る以 腐敗した僧侶を取り締まる動きも見せているが、これも〝護国〟能力の低下を抑制するためのものと予想される。以上の点を見ても、朝廷は既存 を停止するように何度も指示を出している。朝廷としては、 第 一期は、 比叡山入山から入唐するまでの期間である。当時は、 仏教による『護国』 法相・三論の対立などの仏教界における諸問題が頻発しており、 の威力が弱まることを危惧していたのだろう三六四。 また、 朝廷がそれら 朝廷は

用しようとした結果、 前の最澄であったと筆者は仮定した。 比叡山に入った可能性が高い。この最澄の一連の動きを朝廷は評価し、 換言すれば、 第 一章で述べたように、 最澄は南都における新たな天台教勢を積極的に取り入れ、 桓武天皇の護持僧である内供奉十禅師に任命するな 護国 に転

〝護国〟を担う僧侶として優遇するようになったのだろう。

第二期は、 帰朝後から弘仁十年 八一九 頃までの期間である。この期間について、 第二章では、最澄が企図した 護国 宗団である「天台法華

止することにあった可能性が高い。 の課題は徳一側の法相教学を弾破すること自体にあったのではなく、それらを通じて、次世代の が興福寺出身の僧侶である点は注意されよう。しかしながら、 た可能性が高く、弘仁七年(八一六)頃まで密接な関係性を維持し続けていたことを指摘したい。特に、 の確立と、それらを構成する門弟たちの養成過程について注目した。第一節 弘仁七年(八一六) ″菩薩僧″ の供給源としての役割を果たしていく。この点については、第二節「〝三一権実論争〟 頃を境として、最澄は興福寺と距離を置くようになっていく。それに代わって、 「天台法華宗」の年分度者となった後、 「最澄と興福寺の関係性」では、 〝菩薩僧〟 たちが道忠教団から流出することを阻 比叡山を去る門弟が多数であったこともあ 元々最澄と親密な関係にあった東国の道 「天台法華宗」における年分度者の多く の目的」で論及した。すなわち、 最澄が南都・興福寺で修業してい

って変わり、 論者が徳一以外の人物、 第三期は、 最晩年の弘仁十二年(八二一)である。 「天台法華宗」の おそらく既存の南都仏教教団に所属する人物から批判を受けたことが原因となっていることを指摘した。 \*護国、姿勢は諸宗に冠するということを表明している。 この時期に著された『秀句』は、 先に確認した諸宗が協力して 第三章では、 最澄の思想が変化した背景として、 "護国" するという思想と打 最澄の対

災を除去しようとする実践的な面を多分に有していたことを示唆している。 現させようとしていたことが明白となる。 る天台教学の概念を検討したのみでは、最澄の思想とそこに象徴される〝護国〟の真意をつかみ取ることはできない。今後は、 さて、 第一章から第三章までの結論を踏まえれば、最澄はその生涯を通じて、 このことは、 最澄の教学が単なる観念的なものではなく、これから本朝に起こりうる「七難」という天 したがって、 『法華経』あるいは天台教学に基づく 従来多く指摘されるように、 最澄の著作とそこに見られ "護国 " 当時の本朝におけ を本朝において実

入唐時の情勢など、広い視野から最澄像を構築していく必要があるだろう。これらの問題については、今後の課題としたい。 る時代背景や、〝護国〟思想の源流として平安初期に確認できる道教の影響、最澄と同時代に活躍した空海との思想的興隆とその比較、 あるいは

三六四 このことは、右大臣・藤原内麻呂が、「仏教がよく国を安泰にさせる」という発言からも見て取れよう。

### 参考文献

淺田正博[一九七五]「徳一の「中辺義鏡」撰述意図―最澄の「一乗義集」への反論か―」(『仏教学研究』三一) 浅井円道 [一九七三]『上古日本天台本門思想史』(平楽寺書店)

同[一九八五]「『法華秀句』中巻別撰説について―守護国界章との関連において―」(『仏教学研究四一』)

同[一九八六]「法宝撰『一乗仏性究竟論』巻第四・巻第五の両巻について」(『仏教文化研究所紀要』二五)

同 [110011] 「伝教大師最澄における宗派意識の推移について」(『日本仏教綜合研究』創刊号)

同 [二〇〇四] 「徳一との法華権実論争」(日本の名僧❸、『山家の大師最澄』所収、 吉川弘文館

同 [二〇〇二] 「伝教大師における宗派意識の推移について」(『日本仏教綜合研究』創刊号)

同[二〇一三]「東国地方実地調査報告」(『龍谷大学アジア仏教文化研究センター ワーキングペーパー』NO.12.10)

荒槇純隆[一九八七]「唐中期における天台教勢-湛然の法統をめぐって-」(『大正大学大学院研究論集』一一)

安藤俊雄[一九七三]『天台性具思想論』(法蔵館

安藤俊雄・薗田香融[一九七四]『最澄』(日本思想大系四、岩波書店)

安藤俊雄 [一九七八] 「天台学 根本思想とその展開」 (第五刷、平楽寺書店)

池田晃隆[一九九二]「『守護国界章』における四教の扱いをめぐって」(『天台学報』三四)

池田魯参[一九八一] 「湛然教学における頓漸の概念―澄観教学との対論―」(『南都仏教 」四七)

石井公成 [一九八七] 「奈良朝華厳学の研究―寿霊『五教章指示』を中心として―」 (『華厳学研究』創刊号)

石田茂作 [一九三〇] 『写経より見たる奈良仏教の研究』(東洋書林)

石田瑞麿[一九六三]『日本仏教における戒律の研究』(在家仏教協会)

出雲路修[一九九六]『新日本古典文学大系』(三〇、岩波書店)

稲葉円成[一九二六]「伝教大師の願文に就て」(『仏教研究』七―三)

伊吹敦 [二〇一二] 「道璿は本当に華厳経の祖師だったか」(『印度学仏教学研究』六〇一一)

伊吹敦 [二〇一三(一)] 「道璿は天台教学に詳しかったか?」(『印度学仏教学研究』六一一二)

伊吹敦 [二〇一三(二)] 「鑑真は来日以前に聖徳太子慧思後身説を知っていたか?」(『印度学仏教学研究』六二―一)

伊吹敦 [二〇一三(三)] 「初期禅宗と日本仏教―大安寺道璿の活動とその影響―」(『東洋学論叢』三八)

伊吹敦 [二〇一四(一)] 「最澄の禅相承とその意義」(『天台学探尋―日本の文化・思想の核心を探る―』所収、法蔵館

伊吹敦[二〇一四(二)]「聖徳太子慧思後身説の形成」(「東洋思想文化」一)

伊吹敦[二〇一六]「法進撰『梵網経註』について―佚文より窺われる特徴と最澄への影響―」(『印度学仏教学研究』六五―一)

今津洪岳 [一九七七] 『仏書解説大辞典』 (巻三、大東出版社)

上島享[二○○二]「Ⅳ平安仏教 空海・最澄の時代」(『日本の時代史5 平安京』所収、 吉川弘文館

上杉文秀[一九三六一]『日本天台史』(再刷版、破塵閣書房)

同[一九三六〇]『日本天台史 別冊附録』(再刷版、破塵閣書房)

牛場真玄[一九七三]『叡山大師伝』における二三の問題点」(『南都仏教』三〇)

内山純子 [二〇一九] 『古代東国の仏教 法相宗徳一の教化を中心に』(青史出版)

大谷由香 [二〇一八] 「太賢『梵網経古迹記』の日本における活用について」(『龍谷大学論集』四九二)

大久保良峻[二〇〇七]「最澄と徳一の行位対論―最澄説を中心に―」(『加藤精一博士古稀記念論文集 真言密教と日本文化』所収、株式会社

ノンブル)

同[二〇〇八]「最澄の経体論―徳一との論争を中心に―」(『多田孝正博士古稀記念論宗 仏教と文化』、山喜房仏書林)

同 [二〇一五] 『最澄の思想と天台密教』 (法蔵館)

大久保良順 [一九六五] 「六祖門下の文句研究と円鏡について」(『叡山学報』四]

大江篤[二〇〇九]「「祟り」「怨霊」、そして「御霊」―神霊を語る者―」(『怪奇学の可能性』所収、 角川グループパブリッシング)

太田久紀[一九七三]「日本唯識研究―空教の位置づけ―」(『駒沢大学仏教学部研究紀要』三一)

小野佳代[二〇一六]「藤原冬嗣と興福寺南円堂の美術―祖師の壁画を中心に―」(『東海仏教』六一)

勝浦令子 [一九九九] 「正倉院文書にみえる天台教学書の存在形態」 (『日本仏教の歴史的展開』薗田香融編、 塙書房

鎌田茂雄[一九六五]『中国華厳思想史の研究』(東京大学出版会)

同[一九七五]「華厳教学における止観」(『止観の研究』所収、岩波書店)

同[一九七九]『仏典講座 華厳五教章』(大蔵出版)

勝野隆広[二〇〇六]「鑑真の菩薩戒伝戒とその受容」(『印度学仏教学研究』五五―一)

笠井昌昭 [一九八八] 「縁起神道の成立―天神信仰と本地垂迹思想―」(『日本精神史』所収、 ペリカン社

川崎庸之 [一九八二] 「最澄と空海―弘仁七年から同十二年にいたる時期を中心に―」(『日本名僧論集 第三巻 空海』所収、 吉川弘文館

木内堯央 [二〇一二] 『日本における天台宗の形成 木内堯央論文集1』(宗教工芸社)

木内堯大[二〇〇二]「最澄の法相宗観―『守護国界章』をめぐって―」(『大正大学大学院研究論集』二六)

同[二〇〇四]「『守護国界章』と『法華秀句』における文献引用態度の相違」(『大正大学大学院研究論集』三三)

同 [二〇〇八(一)]「『守護国界章』における化儀四教と五味との関係」(『天台学報』五〇)

[二〇〇八(二)]『伝教大師教学の基礎的研究:守護国界章の注釈的研究を通して』(大正大学

同[二〇〇八(三)]「伝教大師における法蔵教学の受用―同時四車をめぐって」(『仏教と文化:多田孝正博士古稀記念論集』所収、 山喜房仏

学位請求論文

同

同[二〇一〇]「初期日本天台における無性有情成仏の論理」(『天台学報』五二)

同 [二〇一一(一)]「最澄の六即義理解について」(『印度学仏教学研究』六〇一一)

同[二〇一一(二)]「初期日本天台における三車四車諍論について」(『印度学仏教学研究』五九―二)

同 [二○一七]「唯心と唯識―『天台宗未決』を起点として―」(『天台学報』六○)

同 [二〇一九]「『中辺義鏡』の批判対象について」(『仏教の心と文化』所収、 山喜房仏書林)

金天鶴[二〇一五]「平安初期華厳思想の研究―東アジア華厳思想の視座より―」(山喜房仏書林

熊倉浩靖[二〇〇五]「東国仏教と日本天台宗の成立―最澄東国巡鍚の意義と背景を導きとして―」(『高崎経済大学論集』 四七 应

蔵中しのぶ [一九九九] 「渡来僧と大安寺文化圏―新羅僧・元暁と淡海三船―」(『アジア遊学』四、 勉城出版

桑谷祐顕[一九九一]『伝教大師における二乗作仏の問題―特に『守護国界章』を中心として―』(『天台学報』三三)

同[一九九二]「『守護国界章』における妙法釈」(『天台学報』三四)

同 [一九九九] 「最澄撰『通六九証破比量文』について―最澄に見る湛然教学の影響―」(『天台学報』四二)

同[二〇〇一]「最澄将来の湛然の伝記資料について」(『天台学報』四三)

同[二〇一三 (一)]「最澄の法華経受容」(『日本仏教学会年報』七八)

同 [二〇一三 (二)] 「伝教大師と国家―天台法華宗成立の背景―」 (『東洋の慈悲と智慧』所収、 山喜房仏書林

[二〇一三(三)]「伝教大師の護国思想―「国之良将」「国之城郭」実現化への施策―」(『仏法僧論集』所収、

山喜房仏書林

同 [二〇一五(一)]「最澄の九方院と九院の構想」(『印度学仏教学研究』六四―一)

同

同[二〇一五(二)]「初期比叡山の護国三部会について」(『天台学報』五七)

同[二〇一八]「最澄の考えた国家と仏教」(『天台学報』特別号第二集)

呉鴻燕 [二〇〇七] 『湛然『法華五百問論』の研究』(山喜房仏書林)

小林真由美[二〇二〇]「『東大寺諷誦文稿』と最澄『願文』―四弘誓願の受容と「檀主の法会」―」(『成城国文学論集』四二)

後藤照雄[二〇〇二]『天台仏教と平安朝文人』(吉川弘文館)

小島信泰 [二〇一二] 『最澄と日蓮 法華経と国家へのアプローチ』(レグルス文庫)

小島信泰 [二〇一三] 「最澄・日蓮と国家」(『創価法学』四三―二)

五来重 [二〇〇八] 『修験道霊山の歴史と信仰 五来 重著作集 第六巻』 (法蔵館)

佐伯有清 [一九九二] 『伝教大師伝の研究』(吉川弘文館)

佐伯有清[一九九三]『最澄とその門流』(吉川弘文館)

佐伯有清[一九九四]『若き日の最澄とその時代』(吉川弘文館)

佐伯有清[一九九八]『最澄と空海―交友の軌跡―』(吉川弘文館)

栄原永遠男 [二○○○] 『奈良時代の写経と内裏』 (塙書房)

佐藤文子[二〇〇五]「延暦年分度者制の再検討」(『仏教史学研究』四八―二)

佐藤泰雄[一九九五]「『摩訶止観輔行捜要記』の研究」(『天台学論集』四)

櫻木潤[二○○二]「最澄撰「三部長講会式」にみえる御霊」(『史泉』九六)

佐久間竜[一九八三]『日本古代僧伝の研究』(吉川弘文館)

佐々木憲徳[一九八二]『日本天台の諸問題』(永田文昌堂)

塩入亮忠[一九一八]「山家と徳一との二乗成仏論」(『山家学報』八)

塩入亮忠[一九三九]『新時代の伝教大師の教学』(大東出版社)

塩入法道・池田宗譲・多田孝文 [二〇一二] 『天台仏教の教え』 ( T U 選書九)

島地大等[一九三一]『教理と史論』(明治書院)

白土わか[一九七九]「最澄の思想形成についての一視点」(『大谷学報』五九―二)

白土わか[一九八〇] 「時代風潮としての仏教思想と最澄」(『印度学仏教学研究』二八―二)

進藤浩司[二〇〇八]「最澄の経宗と論宗について―華厳学との関りから―」(『東アジア仏教研究』六)

末木文美士・他[一九八五]「『真言宗未決文』本文並びに訳解」(『仏教文化』一六 通号一九、 学術増刊号(二)

末木文美士[一九九三]『日本仏教思想史論考』(大蔵出版

関口真大[一九五九]「禅宗と天台宗との交渉」(『大正大学研究紀要 文学部・仏教学部. 四四

関口真大 [一九六一] 『天台小止観の研究―初学座禅止観要門―』(第五版、山喜房仏書林

関口真大[一九六九]『天台止観の研究』(岩波書店)

関口真大 [一九七三(一)] 「伝教大師願文の研究―特に五願の第一条について―」 (櫛田良洪博士頌寿記念『高僧伝の研究』所収、 山喜房仏書

林

関口真大 [一九七三 (二)] 「伝教大師 「願文」について」(『伝教大師研究』所収、 早稲田大学出版部)

曾根正人[一九九九]「唐僧法進の沙弥戒と沙弥像」 (薗田香融編『日本仏教の史的展開』 所収、 塙書房)

曾根正人[二〇〇〇]『古代仏教界と王朝社会』(吉川弘文館)

高木訷元[一九九九]『空海と最澄の手紙』(法蔵館)

高原淳尚 [一九八八] 「寿霊『五教章指示』の教学的性格について」(『南都仏教』六〇)

武覚超[一九七〇]「五教章寿霊疏の成立に関する一考察」(『天台学報』一三)

武覚超 [一九八八] 『天台教学の研究』 (法蔵館)

竹田暢典[一九七五]「伝教大師における理想的人間像」(『大正大学研究紀要』六一)

竹田暢典 [一九九九] 『竹田暢典先生著作集[一] (常不軽会)

多田孝文 [一九七九] 「妙経文句私記にみられる全師」(『印度学仏教学研究』二七―二)

田村晃祐[一九七一]「『法華去惑』について」(『印度学仏教学研究』一九一二)

同 [一九七九] 『最澄辞典』 (東京堂出版

同 [一九八六] 『徳一論叢』 (国書刊行会)

同 [一九八八] 『最澄』 (新装版人物叢書、 吉川弘文館

同 [一九九〇] 「最澄と『大乗起信論』」(『如来蔵と大乗起信論』 所収、春秋社

同 [一九九一] 「最澄の法宝批判」(『塩入良道先生追悼論文集、天台思想と東アジア文化の研究』所収、 山喜房佛書林

同 [一九九三] 『最澄教学の研究』 (春秋社

張文良[二〇〇六]『澄観 華厳思想の研究―「心」の問題を中心に―』(山喜房仏書林)

張堂興昭[二〇一八]「弘仁十三年六月三日の大戒勅許をめぐって」(『天台学報』六〇)

同[二〇一八]「大乗戒勅許と最澄の最期をめぐる定説への疑義―『叡山大師伝』を中心に―」(『印度学仏教学研究』六七―一)

池麗梅[二〇〇八]『唐代天台仏教復興運動研究序説 荊渓湛然とその『止観輔行伝弘決』』 (大蔵出版

寺井良宣[一九八九]「「守護国界章」における最澄の徳一批判―法相教学批判とは区別される徳一固有への批判―」(『印度学仏教学研究』三

花野充道 [一九九五] 「最澄における無作三身義の考察」(『東洋の思想と宗教』一二)

一二」に再録)

同[二〇〇三]「鑑真門流における天台止観受容の背景―聖武・孝謙治世下における華厳信仰・聖徳太子信仰をめぐって―」(『日本思想史研

究』三五。後に冨樫進[二〇一二]に再録)。

同 [二〇一二] 『奈良仏教と古代社会―鑑真門流を中心に―』(東北大学出版会)

同[二〇一五]「比叡山造鐘譚に見る嵯峨上皇」(『寺院縁起の古層 注釈と研究』所収、法蔵館

虎尾達哉 [二〇二〇] 『人物叢書 藤原冬嗣』(吉川弘文館)

中川修[一九八一]「最澄における国家権力の問題―仏性問題への発信と東国農民―」(二葉憲香『続国家と仏教』古代・中世編『日本仏教史研

究三』所収、長田文昌堂)

仲尾俊博[一九七三]『日本初期天台の研究』(永田文昌堂)

仲尾俊博[一九九三]『日本密教の交流と展開』(永田文昌堂)

長倉信祐[二〇〇三]「湛然の禅宗批判の一断面―『摩訶止観輔行伝弘決』を中心に―」(『天台学報』四六)

同[二〇〇五]「『金錍論』の対破者をめぐって」(『印度哲学仏教学』二〇)

[二〇一九]「湛然教学の諸問題:対破者の議論をめぐって」(『印度学仏教学研究』六八―一)

長倉信祐 [二〇一九] 「湛然と密教」(『仏教の心と文化 坂本廣博博士喜寿記念論文集』所収、山喜房仏書林)

中里貞隆 [一九一九] 「法華秀句片々録()」 (『山家学報』一三)

同[一九三四]「荊渓湛然の門下と其の著書」(『山家学報』(新)九)

中村みどり[二〇一四]「延暦十二年の詔:皇親女子の婚制緩和の法令」(『京都女子大学大学院文学研究科研究紀要 史学編』一三)

永山由里絵・道津綾乃・佐藤もな[二〇一四]「湛睿稿本断簡より発見した徳一『中辺義鏡残』佚文について」(『金沢文庫研究』三三三)

名畑崇[一九八一]「日本古代の戒立受容―善珠『本願薬師経鈔』をめぐって―」(『戒律思想の研究』所収、平楽寺書店

難波美緒[二○一六]「延暦年間後半における仏教政策の展開─主に桓武天皇と施暁の関係を契機として」(『早稲田大学総合人文科学センター

研究誌』四)

西口順子 [一九七九] 「梵釈寺と等定」(『史窓』三六)

西本政統[二〇一四]「平安時代前期の薬師造像に関する研究」(『鹿島美術財団年報』三二)

二宮守人 [一九三二] 「伝教大師願文の研究」 (『大正大学学会報』十二)

亮[二〇二〇(一)]「『守護国界章』中之下巻における「牛車」について」(『印度学仏教学研究』六八―二)

同[二〇二〇(二)]「南都における天台教勢と最澄への影響」(『大谷大学大学院研究紀要』三七)

同 [二〇二〇 (三)] 「最澄における天台修学期の再検討」(『仏教学セミナー』一一二)

[二〇二一]「最澄における清涼澄観の位置」 (『東海仏教』六六)

平井俊榮[一九七九]「平安初期における三論・法相角逐をめぐる諸問題」(『駒沢大学仏教学部研究紀要』三七)

深浦正文[一九五四]『唯識学研究 上巻 教史編』 (大法輪閣

富貴原章信 [一九八九]

『日本唯識思想史

富貴原章信仏教学選集第三巻』

(国書刊行会)

福井康順[一九七〇]「『叡山大師伝』の性格」(『印度学仏教学研究』一八―二)

同 [一九八八]「『『内相仏法血脈譜』新義(承前)』」(『天台学報』三〇、天台学会)

福士慈稔[二〇一一]『日本仏教各宗の新羅・高麗・奈良仏教認識に関する研究 日本三論宗・法相宗にみられる海東仏教認識』 (身延山東アジ

ア研究室

藤井淳[二○○八]『空海の思想的展開の研究』(トランスビュー)

堀池春峰 [一九七三] 「華厳経講説よりみた良弁と審祥」(『南都仏教』三一)

本郷真紹 [一九九一] 「桓武朝の国家と仏教―早良親王と大安寺・東大寺―」 (『仏教史学研究』三四―一)

同[一九九九]「律令国家と僧尼集団―国家仏教から教団仏教へ―」(『日本仏教の史的展開

所収、

堀 一郎[一九四三]『伝教大師』 (青梧堂)

牧伸行[二〇〇二]「最澄と一切経」(『日本仏教の形成と展開』所収、

法蔵館

松本信道[一九八五]「『大仏頂経』の真偽論争と南都六宗の動向」 (『駒沢史学』三三)

同 [一九九一] 「空有論争の日本的展開」 (『駒沢大学文学部研究紀要』四九)

同[一九九四]「大安寺三論学の特質―道慈・慶俊・戒明を中心として―」(『古代史論叢』 」所収、 続群書類従完成会)

松森秀幸[二〇一〇]「智度とその著作『天台法華疏義讃』について」(『印度学仏教学研究』五八一二)

同[二〇一一]「『天台法華疏義讃』における『法華文句記』批判について」(『印度学仏教学研究』五九―二)

同 [二〇一六]『唐代天台法華思想の研究―荊渓湛然における天台法華経疏の注釈をめぐる諸問題―』(法蔵館

真野正順 [一九六四] 『仏教における宗観念の成立』 (理想社

三浦周行[一九二一]『伝教大師伝』(御遠忌事務局)

村尾次郎[一九八七]『人物叢書 桓武天皇』(吉川弘文館

師茂樹 [二〇一五] 『論理と歴史

山口敦史[二○一一](二七)「善珠撰述『本願薬師経鈔』と引用典籍」(『古代文学会叢書Ⅳ 聖典と注釈 仏典注釈から見る古代』所収、

武

東アジア仏教論理学の形成と展開』(ナカニシヤ出版)

蔵野書院

山田雄司[二〇一四]『怨霊・怪異・伊勢神宮』(思文閣出版)

八重樫直比古[一九八八]「空と勝義の孝―古代仏教における怨霊救済の論理―」(『日本精神史』所収、

ペリカン社

由木義文[一九七四]「最澄における華厳思想の影響―特に守護国界章を通して―」(『南都仏教』三二)

同[二〇〇九]『東国の仏教―その原型を求めて―』(二〇〇九、山喜房仏書林)

吉田叡礼[二〇〇九]「華厳一乗と法華一乗―華厳学における『法華経』の位置づけ―」(『東大寺法華堂の創建と教学』所収、ザ・グレイトブ

ッダ・シンポジウム論集七)

吉田一彦[二〇〇九]「最澄の神仏習合と中国仏教」(『日本仏教綜合研究』七)

同 [二〇一一] 「国分寺国分尼寺の思想」(『国分寺の創建 思想・制度編』所収、吉川弘文館

吉田慈順 [二〇一四] 「最澄の因明批判-―思想的背景の検討―」(『天台学報』五六)

同[二〇一九]「最澄・徳一論争の波及範囲」 (『印度学仏教学研究』六七―二)

[二〇一九]「最澄・徳一論争の経過に関する新知見―新資料 蔵俊撰『仏性論文集』の検討を通して―」(『天台学報』六一)

吉津宜英[一九八五]『華厳禅の思想史的研究』 (大東出版社

同 [一九八七] 「華厳教学への最澄の対応について」(『華厳学研究』創刊号)

法会事務局天台学会) 同[一九九七]「中国華厳学派の人々による天台教学の依用―特に天台への澄観の「依憑」に着目して―」(『天台大師研究』所収、祖師讃仰大

渡辺守順[一九九四]『伝教大師著作解説』(叡山学院)

渡辺俊彦 [二〇一四] 「思想としての唯識論―最澄と徳一―」(『中央大学社会学科研究所年報』一九)

at Berkley) Paul Groner [| 大く巴] 「Saichō: The Establishment of the Japanese Tendai School, Berkley Buddhist Studies Series 7」 (University of California