# 平安朝寺院組織の研究

佐々木

令

信

本研究は、平安朝寺院組織の解明という課題にもとづき、各個寺院の管理運営組織を探究し、その上較・検討を通じて、大寺院の内院の管理運営組織を探究し、その比較・検討を通じて、大寺院の内にの管理運営組織を探究し、その比較・検討を通じて、大寺院の内にの管理運営組織を探究し、その比較・検討を通じて、大寺院の内にの管理運営組織を探究し、その上較・検討を通じて、大寺院の内にの管理運営組織を探究し、その上が、である奈良理にあるが、である。

とができる。

論義形式で行われている。 五一)の始修といわれ、慈恩大師画像を奉懸してその照鑑のもとに正忌日(11月13日)に行われる宗祖追孝の法会である。天暦5年(九慈恩会は、法相宗宗祖である慈恩大師窺基(六三二―六八二)の

真宗総合研究所紀要 第八号この法会が、平安時代の法相宗・興福寺にとって極めて重要な位

法会である点 ④宗祖忌である点 等の諸点にわたって指摘するこ②僧綱に補任される階程である点 ③多額の費用を要する大規模な置をしめていたことは、①法門を談ずる論義形式の法会である点

意味を持つこととしなくてはならない。

慈恩会の特性としてはまず第一に、慈恩大師の教学・思想にもと

慈恩会の特性としてはまず第一に、慈恩大師の教学・思想にもと

意味を持つこととしなくてはならない。

また、この時期、南都仏教において僧綱に補任されるに際しては、

興福寺維摩会・薬師寺最勝会・宮中御斎会の南京三会において順次時間の役を勤仕しなくてはならない習いであった。そのような状況下で、興福寺においては維摩会講師勤仕に先立ち、まずこの慈恩会に勤仕することが必須の要件とされていたのである。慈恩会において行われる論義は、単に法門を談ずる修学のためのみならず、論匠が僧綱に補任されてゆく階程の一としての意味もあわせ持つものであったことがしられる。

一方、当時の諸史料を参酌すると、この慈恩会が平安期を通じて 芸恩会は平安期興福寺の寺院運営上からも閑却しえない意味を有す がわれる。したがってその勤修に際しては、寺院組織を通じ、寺領 がわれる。したがってその勤修に際しては、寺院組織を通じ、寺領 がある。したがってその勤修に際しては、寺院組織を通じ、寺領 は、当院組織を通じ、寺領

おいて極めて重要な法会とみなされ得るものであった。そのことは表いて極めて重要な法会とみなされ得るものであった。そのことは、おいて極めて重要な法会とみなされ得るものともいい得るであろう。本院組織を変革してゆく歩みを示すものともいい得るであろう。本院組織を変革してゆく歩みを示すものともいい得るであろう。なり、諸点にわたって指摘したように、慈恩会は平安期興福寺が自らの宗祖の教学・思想を基軸に、次第にその内部機構を諸般にわたって、本で、平安期は、古代において既に成立していた大寺院が、各々まいて極めて重要な法会とみなされ得るものであった。そのことはおいて極めて重要な法会とみなされ得るものであった。そのことはまいて極めて重要な法会とみなされ得るものであった。そのことはまいて極めて重要な法会とみなされ得るものであった。そのことはまいて極めて重要な法会とみなされ得るものであった。そのことはまいて極めて重要な法会とみなされ得るものであった。そのことはまいて極めて重要な法会とみなされ得るものであった。

の立体的把握に主眼を置くことにした。

の立体的把握に主眼を置くことにした。
の立体的把握に主眼を置くことにした。
でも継続して勤修されている催会形態を精査することを通じて、そでも継続して勤修されている催会形態を精査することを通じて、そでも継続して勤修されている催会形態を精査することを通じて、そでも継続して勤修されている催会形態を精査することを通じて、その立体的把握に主眼を置くことにした。

ることにしたい。として執行された慈恩会について、次第に沿ってその内容を略記すとして執行された慈恩会について、次第に沿ってその内容を略記す以下においては、一九八九年十一月十三日に興福寺仮金堂を会場

年ごとに交互に行い、

現在、慈恩会は、

興福寺・薬師寺の法相宗二大本山を会場にして

両寺出仕僧によって厳修されている

現行の慈恩会は、以下の次第によって行われている。(活弧内は

一、入道場

開始時刻を示す

(19時33分)

| なお、これらの会場において行われる次第に先だち、『      |                                    | 一、退道場 ()                         | 一、総礼                           | 一、番論義 ()                       | 一、番句 ()                       | 一、読経、行香 ()               | 一、講下鐘三鳴、講·読師下高座 ()             | 一、講問論義 ()                      | 一、論釈 ()                       | 一、経釈 ()        | 一、勧請(探題入堂) ()                  | 一、神分 ()                       | 一、表白 ()     | 一、錫杖 () | 一、梵音 ()             | 一、散華()          | 一、唄(            | 一、講・読師登高座、大衆着床<br>(     | 一、総礼 (                         |
|--------------------------------|------------------------------------|----------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|--------------------------|--------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|----------------|--------------------------------|-------------------------------|-------------|---------|---------------------|-----------------|-----------------|-------------------------|--------------------------------|
| 同寺本坊内                          |                                    | (21時37分)                         | (21時36分)                       | 21時14分)                        | (21時10分)                      | (21時02分)                 | 21 時 01 分)                     | (20時46分)                       | (20時42分)                      | (20時40分)       | (20時38分)                       | (20時35分)                      | (20 時 29 分) | (20時7分) | 19時53分)             | (19時40分)        | (19時37分)        | 19 時 36 分)              | 19 時 35 分)                     |
| 論匠はこれを受けて、番論義第一双の論匠から順次探題房入口に進 | 日は番論義者四名と講問論者一名の計五名)に合図する(17時53分)。 | れを短冊に認める。註記はこれを確認し、房外に侍している論匠 (当 | を始める。続いて、定中において当日の論題を感得した探題は、こ | の位置より房内に入り影前に着座、春日明神の影向を請うべく祈念 | 探題(衣体=素絹五条)は、定刻に註記(素絹五条)を伴って② | ゆる〝依り代〟としての性格を持つ)を立てておく。 | らかじめ春日社惣の御神影である春日赤童子像を奉懸し梅枝(いわ | 宗の擁護神)より示されるものとされており、故に探題房には、あ | 古来、講問論義・番論義および竪義等の論題は、春日権現(法相 | 事前に知らしめる儀式である。 | ので、探題(法会主催者)が、論匠(論義参加者)に当日の論題を | まず夢見の事は、本坊内に設けられた探題房において行われるも | <夢見の事>      |         | 一、会始·註記入道場 (19時11分) | 一、奉唱の事 (18時52分) | 一、夢見の事 (17時50分) | ついて説明を加えておきたい。(以下 図Ⅰ参照) | において、次の三種の儀式がとり行われたので、はじめにこれらに |

真宗総合研究所紀要 第八号

(18時4分)。探題は控えの間に赴き、註記は次の儀式の準備に移る。の入室の時と同様の所作を行い、退出する(17時55分)。以上の所作を繰り返し、最後の論匠退出の後、探題・註記は②の位置より退出を繰り返し、最後の論匠退出の後、探題・註記は②の位置より退出に表面の時と同様の所作を行い、退出する(17時55分)。以上の所作を繰り返し、最後の論匠退出の後、探題・註記は深度に示す。論匠は、短いので、最後の論匠と出の後、探題・註記は次ので、表述の論解前ので五体投地の所作にて三礼、御簾を巻き上げ膝行み、まず御簾前ので五体投地の所作にて三礼、御簾を巻き上げ膝行み、まず御簾前の

る儀式である。
る儀式である。
③
る式衆(配役に定められた僧侶)がこれを承り、かつ探題が承認する式衆(配役に定められた僧侶)がこれを承り、かつ探題が承認する式衆(配役に定められた僧侶)がこれを承り、

△奉唱の事〉

め自席の文机の上に広げておく。 七条)は奉書 [A](配役名を認めた杉原紙:資料1)をあらかじ 七条)は奉書 [A](配役名を認めた杉原紙:資料1)をあらかじ 大衆(式衆を含む全出仕僧)は、開始前までに集会所に参集し、

包んで懐中し、代わって奉書[B](論匠名を認めた杉原紙:資料2)字を加署する。終了後、註記は一たん自席に戻り、[A]を包紙に下式衆に順次持ち回って奉唱を促し、式衆は各々自名の下に「奉」注意を含む)を行う(18時53分)。引き続き註記は、[A]を講師以定刻にいたると、註記は③の位置に平伏し、慈恩会執行の挨拶(諸

[B] ともに加署が終わると、註記は④の経路をへて探題の控えのを文机に広げ、同様に持ち回り論匠に加署を促す(19時04分)。[A]

する(19時06分)。捺押終了の後、註記はこれを持して集会所の自間に赴き、これを探題に提示する。探題はこれを承認し、花押を捺

<会始・註記入道場の事>

開始者)が、堂内の荘厳等を法会開始にふさわしいものとして確認引き続き会始・註記入道場の事が行われる。これは、会始(法会

し、大衆の入道場を促す儀式である。

記に講師(表白および講問論義勤仕者)・読師(経論読誦者)・精てあらかじめ荘厳された会場に不行き届きのないことを確認し、註る仮金堂に向かう(19時11分)。会始は、小綱(法会雑役掛)等によっ奉唱の事終了後、註記は会始に入道場を促し共に退出、会場であ

道場の案内が行われる。案内は講師・読師・精義とその他の出仕僧これと並行して集会所においては、侍(法会雑務者)によって入

とに分けて、各々三度まで行われる。

義(論義判定者)および他の大衆の入道場の案内を請う。

(ホウ)」と応じる(19時12分)。二度目の案内は、同様にして「大衆、初度の案内」と発声、講師・読師・精義を除く大衆はこれに「奉定刻にいたると侍は集会所に参上し、⑤の位置に平伏、まず「大

その後、集会所を出て本坊前庭に下﨟前にて整列(図Ⅱ 参照)のに三度目の案内が「大衆三度、精義・講・読、二度の案内」となさに三度目の案内が「大衆三度、精義・講・読、二度の案内」となさいると、大衆は同じく「奉」と応じ、はじめて立座する(19時15分)。さら続い、二度、精義・講・読、初度の案内」と発声され、今度は講師・衆、二度、精義・講・説、初度の案内」と発声され、今度は講師・

以上が会場における法要に先立って行われる三種の儀式の概要で

時 27 分)。

所定の経路

(図Ⅲ参照)をへて会場である仮金堂へ向かう(19

ある。

(以下図Ⅳ参照)について若干の説明をしておくことにする。について記す前に、会場について若干の説明をしておくことにする。以下は、先に記した次第にしたがって法要が執行されるが、それ

の用いる菊の枝、註記の用いる磐などが所定の位置に置かれる。まとりられ、他に散華に用いる華籠、講師の用いる紙燭・表白、論匠を仰ぐかたちで、講師読師の登下する高座と、大衆の坐する床とがを仰ぐかたちで、講師読師の登下する高座と、大衆の坐する床とがを仰ぐかたちで、講師読師の登下する高座と、大衆の坐する床とがの用いる菊の枝、註記の用いる磐などが所定の位置に置かれる。まの用いる菊の枝、註記の用いる磐などが所定の位置に置かれる。まの用いる菊の枝、註記の用いる磐などが所定の位置に置かれる。まの用いる菊の枝、註記の用いる磐などが所定の位置に置かれる。まの用いる菊の枝、註記の用いる磐などが所定の位置に置かれる。まの用いる菊の枝、註記の用いる磐などが所定の位置に置かれる。まで加えている。

華瓶・六器等には生花が生けられ、供物が捧げられる。会場の荘厳は特に通常の荘厳と異なるものではないが、画像正面のた、会場正面石段下には、幔幕が張られ、両脇には篝火がたかれる。

### △入道場>

#### **<総礼>**

立したまま合掌礼拝する(19時36分)。 註記、「総礼々々」と発声し、磬二打。大衆はこれを受けて、起

△三礼✓

真宗総合研究所紀要 第八号

によって行われる。三礼終了の後、講師読師は⑤の経路で登高座し、れは立礼灯明礼拝(合掌しつつまず腰を落としてのち頭を下げる)引き続き、註記、磬三打。大衆は磬に合わせて三礼を成ずる。こ

#### / 唄/

精義以下大衆は床前に草鞋を脱いで着床する

まずは、いちには、いちには、いちには、いちにはいる。 論義に先立ち、仏法僧の三宝を讃嘆し供養する意味を持つ。して用いられ、また現行の法会にも広く見ることのできるものであ以下、錫杖までの次第は四箇法要と称され、古来多くの法会に際

これをうけて散華師五名 [A] は、本尊前④の位置に並立し、[B]ると、小綱(衣体=素絹五条)は [A] [B] の諸僧に華籠を配る。(®)のつ唄(如来唄:資料3)を唱え始める(19時37分)。唄が始ま 唄師は、着床と同時に右膝を立てて半跏に坐し、膝前に檜扇を立唄師は、着床と同時に右膝を立てて半跏に坐し、膝前に檜扇を立

#### △散華/

本尊たる慈恩大師御影に散華供養を行い、

会場を荘厳する。

の諸僧は華籠を持して床前に起立する。

とにちなみ、弥勒上生経を講ずるのであるから、散華にも弥勒の文は、慈恩大師が弥勒上生経を感得して以後、兜率上生を願求したこよって、これからから適宜一文をえらび用いるが、慈恩会においては釈迦・薬師・弥勒・観音等の文がある。本尊や法要の内容等に散華は、通常、全体が上・中・下三段に分かれ、このうち中段に

を用いるのである。(資料4)

が終わると、 華する。 並立、[B] 大衆同音しつつ⑦の位置より正面に戻る。 中段が終わるとともに散華する。下段は後堂で発音され(19時48分)、 音しつつ行道(一匝) ともに散華する。 始める(19時40分)。大衆はこれに続いて同音し、上段が終わると **唄師の如来唄のうち、声明譜によって唱えられる部分**(注7参照) の諸僧は各々の床前に戻り、 散華頭 続いて散華頭、 (散華師 [A] のうち) は、 に移る。すなわち⑥の位置より後堂へ回り、 中段を発音(19時43分)、大衆同 下段が終わるとともに散 散華師は④の位置へ再び 散華上段の発音を

#### 

分、20時00分)、大衆同音しつつ散華する(19時57分、20時04分)。散華が終わると、梵音頭(散華師 [A] のうち)発音し(19時53

#### /錫杖/

(資料5)

発音し 華師 [A] のうち) に渡す。錫杖頭はこれを受け発音 杖頭発音し(20時15分)、大衆同音、「故我稽首 大衆同音し、「示如実道 梵音終わって、 (20時12分)、 小綱、 大衆同音、 錫杖を持して④の位置に進み、 供養三宝」(二度目)で錫杖三振。 「願清浄心 供養三宝」で三振。錫 執持錫杖 (20時07分)。 錫杖頭 錫杖頭 供養三 散

宝」(二度目) で三振。 のごとく次第して、 を撤する (20時26分)。 錫杖終了後、 錫杖頭発音し 散華師・大衆着床し、 (20時21分)、大衆同音。 小綱は華籠 以上

以上をもって四箇法要と称される部分が終了する。

(資料6)

#### /表白/

続いて慈恩会催行の主旨を述べる表白に移る。

註記は華籠が撤されたのを確認し、小綱に向かって「行事の小綱・

と応じて、註記の座脇の燭台を講師の高座に持参する。これを確認 紙燭をさして高座の辺により侍れ」と告げる(20時27分)。小綱は「奉」

して、註記、磬二打。 講師は、 磬の音を合図にして表白を唱え始め

る (20時29分)。 (資料7)

|神分・勧請・探題入堂||

料8・9) これは仏・菩薩・諸天諸神・法相宗擁護の春日明神の会 場への影向を請願するものである。 続いて神分(20時35分) · 勧請 (20時38分) が唱えられる。(資

侍に向かって「侍々、探題のお迎えに行き侍れ」と告げる。 侍、「奉」 向の戸より入道場、 探題箱を伴って と受け、探題の入堂を請いに赴く。探題は、案内を受けた後、梅枝・ 講師が表白・神分を読み終わり、勧請文を唱え始めると、 (図V参照) 本尊前④で拝礼、 会場正面に着到し、 着床する。 ⑧の経路をへて影 精義は探題の着床 註記、

真宗総合研究所紀要 第八号

を立て侍れ」と発声する。侍は「奉」と応じ、影向の戸を閉じる。 を見て「影向の戸」と発声、これを受けて註記は「侍々、影向の戸

/経釈・論釈/

弥勒菩薩の教説たる『弥勒上生経』(具さには『仏説観弥勒上生兜 率天経』)と、同じく慈恩大師が玄奘三蔵らとともに合糅し訳出した、 先述のごとく慈恩大師が感得・信仰し、 かつ法相唯識の淵源する

法相宗の根本聖典たる『成唯識論』を講ずるものである。

え論釈を (20時42分) それぞれ行う。 (資料10 11

講師は、

勧請に続いて経題を唱え経釈を (20時40分)、

論題を唱

この後、 読師により経題があげられ、 講師による祈願がある 20

時45分)。 (資料12·13

△講問・ 論義

が難じ 講師による経・論釈に対して行われる論義である。問者 (20時46分、 20時49分)、 講師がそれに解答する。(資料4 (会問)

/講下鐘 講・読師下高座〉

釈および論義の終了を告げる講下鐘が三打される。この後、 師下高座して、 かって「講下々々」と告げる 論義が終わると、 ⑨の位置の床几 註記、侍に「講下々々」と指示、 (21時00分)。これを受けて、 (仮の座) に坐す (21時01分)。 侍は後堂に向 講師読 経・論

/ 読経・行香/

三五

註記、講師読師の下高座を確認して、「同音心経、三十頌」と発続いて般若心経・唯識三十頌が読誦される。(資料15・16)

これを受けて精義(経頭を兼ねる)が、「般若波羅蜜多心経」と発音、註記、講師読師の下高座を確認して、「同音心経、三十頌」と発声、

大衆同音する (21時02分)。

終了後、本尊前に捧げる。読経中に行香が行われる。小綱が探題以下に順次香爐を持ち回り、

大衆同音する(21時05分)。 般若心経が終わると磬一打あって、精義、「唯識三十頌」と発音し、

### /番の句/

時10分)。(資料17)番の句を唱え終わって、番役、「○○法師答、唯識三十頌の読誦が終わると、番役(番句)、番の句を発音する(21番論義に先だち、その主旨を表白し、論匠を呼び出すものである。

## ○○法師問」と論匠を召す。

## △番論義>

論義とも称される。 法楽論義であり、論匠を稚児もしくは若年者が勤めることから稚児法楽論義であり、論匠を稚児もしくは若年者が勤めることから稚児論匠によって行われる論義である。法会の最後に行われるいわゆる

れる。
二人一組で行われる論義を一双と称し、通例二双から三双が行わ二人一組で行われる論義を一双と称し、通例二双から三双が行わ

徒足にて走り出で、正面で交差、④の位置の円座に着座し、論義が番役が論匠を召すと、論匠(第一双)は、須弥壇両脇⑥・⑦より

開始される (21時15分)。

に着座(21時25分)。(双数に応じてこの所作がくり返される)し後堂へ退出、番役は論匠(第二双)を召す。同様にして④の位置第一双の論義が終了すると、論匠は開始時と同様に、正面で交差

て答者に渡す。答者はこれを受けて、影前に供花する(21時35分)。らせ」と指示し、小綱「奉」と応じて、註記の座脇の菊ノ枝を取っらせ」と指示し、小綱「奉」と応じて、註記の座脇の菊ノ枝を取った。

#### /総礼/

礼拝)する。註記、磬二打し、総礼の終了を告げる(21時36分)。床前に起立。註記、磬三打、大衆はこれに合わせて総礼(立礼灯明二打。講師読師は⑨より正面④の位置に出て並立し、他の大衆は各々註記、論匠が復座したのを確認して、「総礼々々」と発声し、磬

### △退道場>

面より退出、入道場の時と同じ経路で本坊内集会所へ戻る(21時37総礼終わって、探題・講師・読師・精義以下、上臈前にて順次正

分。

1 寺院篇上巻〔一九七二・三、中央公論美術出版〕 『諸寺縁起集』(菅家本)「興福寺別当坊懃行事」(『校刊美術史料』

2 『史料大成』本

3 九八九年の慈恩会における人員構成は下記の如くであった。

師 興福寺住職 多川 俊映

精 読 義 師 多川 山田 乗覚 法胤

藤井 覚田

10

加藤

朝胤

松久保秀胤

問

者

会

師 始

渋谷 光憲

梵音頭 散華頭 生駒 基達

安田 大谷 暎胤 徹奘

番ノ句 錫杖頭

薬師寺住 職 英俊

11

番論義

第一双 第二双 竹中純瑜答 山田裕照答 松久保伽秀問 渋谷光憲問

その他に、これに随伴する小綱・侍などの諸役がある。

4 通常は、図Ⅲ……線①の経路を用いるが、当日は雨天のため便宜上

……線②の経路を用いた。

5 現在、興福寺において奉懸されている画像は、 新たに調製されたものである。図像上部の画賛は、当時興福寺別当(第 大師立像」(重要文化財)を粉本として、 昭和二七年 (一九五二) に 一乗院伝来の「慈恩

|四三代 であった大西良慶師の揮毫にかかる。

> 6 巻きつけたものが影前に供えられる。 慈恩会独特の供物としては、盛り固めた仏飯に、縄状に撚った葦を

如来唄のうち、声明譜の付されているのは「如来妙色身 省略(半偈)することなく微音にて必ず誦することとされている。 であるが、それ以下の部分(資料③に括弧で示した部分)についても、 世」まで

8 散華には小菊等の生花が用いられる。

9 であることを示す呼称である。 「影向の戸」とは、すなわち春日明神と同体である探題の入堂の戸

問答の集成であり、 唯識論同学鈔』(一一九四~一二一四頃成立。『成唯識論』に関する この時の論題は「上生経・唯識比量」であったが、論題は、『(成) わが国における法相宗学解の第一要書とされる。

答は、同書第七巻第三よりの調整 大日本仏教全書所収) から適宜選定されることとされている。(本問

精義重難と呼ばれる一段があるが、この時は略されている。 また、通例では、 問者による問答の後に、精義が重ねて講師に問

問答が調整される。 番論義も、 和六十年に、同学抄所収の問答に基づき、多川俊映師によって新た 「龍猛皆空」を論題として問答が行われたが、これらはいずれも昭 講問論義と同様、 (例えばこの時は、 論題が 『唯識論同学鈔』から選定され、 第一双では「便証得転依」と

く示すものといえる一段である。 聞き直しつつ進められる。慈恩会の厳格な論義会としての面目をよ セ」「何度云テ聞セウズルゾー」の如く、答者が問者の質問を何度も に調整がなされたものである。同書第十巻第二・第一巻第一参照) なお、第二双の「許依五地」は、番論義重乃躰と称し、「今一度申

慈恩会における竪義を中心に、前加行・毎日講・堂参・大廻り・後 ある。これは、現在、法相宗において最も重要な修行とされており、 また、これとは別種の論義として、竪義の制が加えられる場合が

問論義終了の後に竪者が登高座し、引声・切声などを交えた独特な のであり、平成三年(一九九一)の慈恩会には催行が予定されている。 形態で論義が行われる。竪義は得請のあった場合にのみ行われるも もとに種々の伝授をうけ、当日の竪義にのぞむ。慈恩会当日は、講 に設けられた加行部屋において、三七日間(三週間)厳格な作法の 夜遶堂等をともなうものである。竪義を得請した僧(竪者)は、 別

### 主要参考文献

慈恩大師御影聚英刊行会編『慈恩大師御影聚英』(一九八二・十一、法 蔵館)

横道萬里雄・片岡義道・佐藤道子・岩田宗一・蒲生郷昭編

横道萬里雄・片岡義道監修『声明大系特別付録 『声明大系 一南都 解説 (一九八四・十一、法蔵館 声明辞典』(一九八四・

十一、法蔵館)

高田好胤・山田法胤著『薬師寺』(一九八〇・二、学生社

多川俊映著『奈良興福寺 あゆみ・おしえ・ほとけ』(一九九○·五、

付記

の提供をたまわった。心よりお礼を申し上げる次第である。なお、 種々のご配慮をいただいた。殊に多川師には、貴重なご教示や資料 大谷大学大学院博士課程の杉本理、 この研究については、興福寺住職多川俊映師、同執事森谷英俊師に、 、東舘紹見両君の参加をえた。

#### 資料集

※ここには、現行の慈恩会の声明に依用されている聖典その他の原 文を載せる。印刷の関係上、 声明譜は付さなかった。

資料1:奉書 [A] (配役名を認めた杉原紙

奉唱當年慈恩會請定之事

講 師 俊

讀 師 法

> 胤 映

精 義 乘 覺

問 者 覺 田

會 始 朝 胤

秀

胤

華 光

憲

音 基 達

杖 徹 奘

錫 梵 散 唄

句 暎 胤

番 平成元年十一月十三日

註記英俊

探題大僧正

三八

奉唱當年慈恩會番論義請定之事

第 双

師 裕 照

答

光 憲 問

法 法

師

師 純 瑜

答

第

双

法

師 伽 秀 問

法

平成元年十一月十三日

註記英俊

探題大僧正

資料3:唄 (如来唄)

如來妙色身 世 (間無與等)

(無比不思議)

(是故今敬禮)

真宗総合研究所紀要 第八号

(如來色無盡) (智慧亦復然)

(一切法常住) (是故我歸依)

※如来唄から錫杖に至る声明は、 現在、法相宗勧学院蔵版の『法相

宗三時課誦』(明治三七年十一月五日刊、折本装)所載のものが

用いられている。

資料4:散華

(上段)

願我在道場 同音

香花供養佛

(中段:弥勒)

彌勒上生都史天同音 四十九重摩尼殿

晝夜恒說不退行 種種方便度衆生

香華供養佛

(下段)

三九

## 平安朝寺院組織の研究

願以此功德同音

普及於一切

香花供養佛

我等與衆生

皆共成佛道

資料5:梵音

十方所有勝妙華

是以供養釋迦尊

是以供養諸如來

其花色相皆殊妙 同音

出生無量寶蓮花

是以供養諸菩薩

是以供養大乘經

資料6:錫杖

普散十方諸國土同音

資料7:表白

慈恩會表白

敬 白...法報應化三身如來有空中

四向四果賢聖衆佛総十方刹土 道三時聖教三祇四依菩提薩埵

三寶境界」而言

方<sub>-</sub> 今

三業 白善 展:決澤 之筵:御 座 宗 諸德抽二一心之誠 排二 報恩之樞 凝二 於:贈部州日本國興福蘭若;闔 其 志趣何者 "

以清 淨 心音

供養三寶

發清淨心

示如實道 示如實道 手執錫杖

供養三寶

當願衆生 供養三寶

設 設 音 施 會

設大施會

三世 諸 開 音 執持錫杖

故我稽首 執持錫杖 供養三寶

皆成佛

故我稽首 執持錫杖 供養三寶

南無恭敬供養 三尊界會

哀愍攝受

護持大衆

四〇

族貴||五陵|光||三輔| 夫 今日者 高祖大師息, 化 于瞻部 慈恩大師 蔚遲氏 諱 大乘基長安人

羯羅藍 位 多川正夢」

文皇崇」師 稱二大聖二 智勇冠」 世 超二衛霍二 かんり 世 超二衛霍二

身相圓滿 載 誕育 金人持二神-珠寶杵」

依元上、三蔵「學」性相」
少少、之時早、拔」萃 眼 浮 紫電夏天 影

七十達者四賢聖

二性五重唯識義

百部疏主五明 祖

字字句句不言空置

伯牙響」琴徒、秘」曲

對:前象 衆:能 降伏

空聖具」體比二顏子|

皆有二證據一永 因循

形 雲成, 蓋 覆!!菓脣! より、ナシテ・リ・フ・リー とり、ナンテ・リ・フ・リー とり、一葉を見います。 面 駐 素娥秋夜 輪 漢月入」口母方娠 生コ立碑文」垂二絲綸 李唐 之初 大功 臣 鄂公敬德是 其親

就」中大師深入」神 三千徒裏絶二等倫コ 翻齔之間含二慈惇」 デウシン

博 渉, 學海, 到, 要津, 第,源 盡,性 同, 大鈞, また , カラス キシミ

著述 以來誰得」均

下和泣」玉獨霑」巾

每」月必造||慈氏 像 毎、日必誦!!菩薩戒 |

唯杖二木叉|制二波旬|

生偏 慕」・兜率 身

自 書!,般若!何 所,至 不,圖 漢土 化,等覺! 大光普 昭 觀自在

> 開二甘露門、利二兆民 金手染」翰顯二其真 有レ人窺見像変巡

時高樓秋燈下

當||寶塔品||人有」夢 遊||博陵 原|製||玄賛| 瑞光赫々慶雲起ル

> 法華 賾 旨傳:遍賓: 文殊正 現 示…宿因. 清凉山 曉五臺 春

傳導 大師以!!此偈! 二十八字一挑り句

咫四尺龍顔|奉川鳳詔| 不,嫌,, 暗漏,作,,章疏,

天不」與」善化緣盡っ

水淳二年十一月

本願不」圖 奉ニ彌勒ニ 先師 墓側 行||祔禮|

名垂||萬古||渉||五竺|

文章微婉 起』獲麟 歯牙煥炳光曜新り 千佛滅度讃…大仁」 諸佛證明遍 照レ隣ョ

歳五十三俄 亡泯 シェラ 出 八金殿 陪 紫震

風悲 雲愁 慘二 松筠二 仲旬三日爲;,忌辰,

玄蹤雖」多盡難」陳 生二第四天一歩二華茵

増進覺路 資貯 | (副:|勸學之竪義 |番:|○ 依」之 迎||圓寂之御忌|修||一座之問答|以 献|| デューヘ

真宗総合研究所紀要 第八号

双之英才。)以爲二令法久住謀,矣 然則三寶

知見垂||證明 於感應 水|高祖大師添|| 光

愈扇 國家靜謐 而德化倍 明 二明之 輝 於法性 月 重 祈 伽藍安穩 而宗風

窓月千秋無が傾九春之華、菊萬歳長薫

表白は、当年の講師勤仕者が適宜調整するものとされており、

現行のもの以外にも数種が伝来している。

恩会に際し、当年の講師を勤めた大西良慶師によって筆写された 大師画讃」(『本朝続文粋』巻第一一所収→『慈恩大師御影聚英』 表白であり、大江匡房(一〇四一~一一一一)の「大唐大慈恩寺 現在、興福寺において用いられているものは、明治四四年の慈

とにつくられている。昭和二七年の慈恩大師画像新調に当たり、 「伝記文集」および『新訂増補国史大系』第二九巻下参照)をも

釈・経題・祈願と合して巻子に表装された。外題が「慈恩会表白」 多川乗俊師によって転写され、その際、以下の神分・勧請・経論

記念頓寫畢 と付され、「昭和二十七年十一月十三日 當年講師 乘俊」の奥書を持つ。 慈恩大師御畫像新調爲

なお、( )内は竪義が行われるときのみ読誦される。

資料8:神分

受法味」證#明 善根」冥衆定 來臨影向 大乘講讃之庭中宗論談之砌、爲ト喰コ

衆日月五星諸宿曜等下 堅牢地神琰 然則上 奉 始:|大梵天王:|三界所有天王天

魔王界五道大神冥官冥類物日本國

主天照太神賀茂下上八幡三所王城守護諸

春日明神乃至八十餘州、大小、神祇冥道併、奉爲 大明神殊 法相擁護春日權現別 當寺鎮守

法樂莊嚴威光倍增,物神分

般若心經 金一丁 大般若經名

奉爲三國傳燈諸大師倍增法樂

奉爲高祖大師御增進佛道

阿彌陀佛名

金一丁 金一丁

奉爲金輪聖主玉體安穩

梅怛麗耶佛名 金一丁

奉爲皇后陛下皇太子諸王殿下御願圓滿

爲伽藍安穩興隆佛法

觀自在菩薩名

金一丁

四大天王名 金一丁

釋迦牟尼佛名 金一丁

藥師佛名

金一丁

釋迦牟尼佛名 金一丁

護法等菩薩名

爲講莚不退修學增進

爲寺社繁昌廣作佛事風雨順時五穀豊饒 爲長官大和尚位并諸德大衆善願成就

資料9:勧請

至心勸請釋迦尊 當來導師慈氏尊

彌勒三經深妙典 八萬十二諸聖教

普賢文殊諸菩薩

護法戒賢諸論師

梵釋四王諸護法 還念本誓來影向

自他三業无量罪 今對三寶十力前

證知證誠講演事

至心懺悔無始來

皆悉發露盡懺悔 歸依佛法僧福田

生々世々無闕犯 願我生々見諸佛受持菩薩三聚戒 斷惡修善利群生

世々恒聞深妙典 恒修不退菩薩行

悉證无上大菩提

資料10:経釈

將 釋||此經||以||大意釋名入文判釋||三門||可」釋||初||來意||佛說觀彌勒菩薩上生都率天經

真宗総合研究所紀要 第八号

資料11:論釈

### 平安朝寺院組織の研究

可」類」彼一劫烏曇 蘂」者 敷 唯心之妙理| 倩 思||其 五天靍望之寄| 教正理之幽致,五分十支之秘蹟也究,唯識 分以下,文也凡,今,論者一代三時之肝要也含,,正二、依教廣成分自,云何世間,三、釋結施願分此論三二、依教廣成分自,云何世間,三、釋結施願分此論三二、 者次 敷也後 入文判釋 一 宗前敬敍分自!初歸敬頌! 部|題目 者成唯識論者 一部 都名也成 者 能 謂 能了詮 有:内心:論者 性相决判 義卷第一 成稱唯識者 所成 名唯 謂 蕳別遮 无..外境,識,

抑返||經論||有||多||文||其||初||文如何

資料12:経題

南無佛說觀彌勒菩薩上生兜率天經

南無成唯識論卷第一

資料13:祈願

影向神祇增威光

資料4:講問論義

問 講讃/經/ 中 付之明,說教利生 相,且 上生經

可」云…大乘經,耶

義|立」量 云 眞 故 極成 色 不」離」於眼 論 中 遍學三藏對','小乘外道',爲',成',唯識

識,自許初三攝眼所不攝 故 猶 如,眼

識一云云

可」云::正比量:耶

答 論中對小乘外道爲成

唯識義立量云真故極成色

不離於眼識自許初三攝眼所

不攝故猶如眼識云云可云正比

量耶 講讃經中付明說經利生

相且上生經可云大乘經耶

此事可」云;;大乘經,也

扨彼是正比量す

是正比量也 扨彼是大乘經 云

問

可,,答-申,也

護持佛子成善願

四四四

此文小乘經也見タリト答申旨不」可

經文又阿逸多具凡夫身未斷諸漏云云

即離之義差互 立敵 勝義不,極成,故 爲||勝義|小乗 意 以||離識|爲||勝義| 扨彼 是 御答 付 有」疑大乘宗 以;即識; ゚゚゚ 此文小乘經見タリ御答有」疑

眞性 不;共-許;故 定,有;此 失;三藏 今 量 有法 色既 不;;共-許;豈無;; 所別不成ノ失;耶 彼 淸辨所立 眞性有爲空 比量 立敵

豊不」然 耶 御答旁々 有」疑 是答申付御難來大乘宗以即

識爲勝義小乘意以 離識 爲勝義即離之義差互立敵勝

義不極成故有法色既不共許

**豈無所別不成失耶彼淸辨所** 

立真性有爲空比量立敵眞性

扨彼 是 答申 付 御難來 經文又 豈不然耶 答申旨不↘可↘然 不共許故定有此失三藏今量

阿逸多具凡夫身未斷諸漏云云

真宗総合研究所紀要 第八号

四諦 因果 爲||道理勝義|雖||小乘宗 不」 不」可」有 | 相違 | 扨 彼 此 事凡 護法 意 此事正 見:| 經文:|初 列:|跋陀婆羅文殊等 清辨 眞性差互 無共許 分 有空 義 許.四重 勝義.彼 宗 勝義 當.初二 重. 立..四重 勝義.三科 諸法 名.世間勝義. 大異光犯に不成失し 是極成勝義也既有,,共-許勝義,故 處||小位||未。知||大乗 化儀||致||此 難||者歟 具凡夫身優婆利 難」優婆利者身 三菩提 不」退所」說大乘經也云事 但 於二 菩薩衆,至,下五百億天子阿耨多羅三藐

相違有不可過ナシト答申ス可也 ※多川俊映師手沢本

觀自在菩薩行深般若波羅蜜多時照見五 般若波羅蜜多心經

蘊等皆空度一切苦厄舎利子色不異空空

復如是舎利子是諸法空相不生不滅不垢 不異色色即是空空即是色受想行識等亦

無眼耳鼻舌身意无色聲香味觸法无眼界

不淨不增不減是故空中无色无受想行識

乃至無意識界无無明亦無無明盡乃至無

以無所得故菩提薩埵依般若波羅蜜多故 老死亦無老死盡無苦集滅道無智亦無得

倒夢想究竟涅槃三世諸佛依般若波羅蜜

心無罣礙無罣礙故無有恐怖遠離一切顚

多故得阿耨多羅三藐三菩提故知般若波

羅蜜多是大神呪是大明呪是無上呪是無

羅蜜多呪即說呪曰 揭諦揭諦 波羅揭諦

等等呪能除一切苦真實不虛故說般若波

波羅僧揭諦

菩提薩婆呵

般若心經

唯識三十頌

世親菩薩造

滿分清淨者 我今釋彼說

稽首唯識性

利樂諸有情 由假設我法 有種種相轉

及了別境識 彼依識所變 此能變唯三 初阿賴耶識 異熟一切種 謂異熟思量

相應唯捨受 不可知執受 是無覆無記 處了常與觸 觸等亦如是 作意受想思

恒轉如暴流 阿難漢位捨 次第一能變

是識名末那 依彼轉緣彼 思量爲性相

四煩惱常俱 謂我癡我見 幷我慢我愛

阿難漢滅定 及餘觸等俱 出世道無有 有覆無記攝 次第三能變 隨所生所繫

差別有六種 了境爲性相 善不善俱非

此心所遍行 別境善煩惱 隨煩惱不定

皆三受相應 初遍行觸等 次別境謂欲

勝解念定慧

所緣事不同

善謂信慚愧

無貪等三根 勤安不放逸 行捨及不害

恨覆惱嫉慳 煩惱謂貪瞋 誑諂與害僑 癡慢疑惡見 無慚及無愧 隨煩惱謂念

掉舉與惛沈

不信幷慚怠

放逸及失念

資料16:読経

<u>-</u>

四六

依止根本識 散亂不正知 分別所分別 及無心二定 如濤波依水 睡眠與悶絶 由此彼皆無 意識常現起 五識隨緣現 不定謂悔眠 是諸識轉變 除生無想天 或俱或不俱 尋伺二各二 故一切唯識

遍計種種物 依他起自性 前異熟既盡 此遍計所執 分別緣所生 復生餘異熟 圓成實於彼 自性無所有 由彼彼遍計 彼彼分別生 由一切種識

由諸業習氣 如是如是變

二取習氣俱

以展變力故

如無常等性 常遠離前性 非不見此彼 故此與依他 即依此三性 非異非不異

立彼三無性

故佛密意設

切法無性

所執我法性 初即相無性 此諸法勝義 次無自然性 亦即是真如 後由遠離前

求住唯識性 常如其性故 即唯識實性 於二取隨眠 猶未能伏滅 乃至未起識

現前立少物

謂是唯識性

以有所得故

爾時住唯識 非實住唯識 真宗総合研究所紀要 離 若時於所緣 一取相故 第八号 智都無所得 無得不思議

> 是出世間智 捨二鹿重故 便證得轉依

此即無漏界 不思議善常 安樂解脫身

大牟尼名法

巳依聖敎及正理 分別唯識性相義

願共速證無上覺

所獲功德施羣生

金一丁

※読経に用いる『般若心經』 同様、 および 『唯識三十頌』 は、 四箇法要と

『法相宗三時課誦』所載のものである。

資料17:番ノ句

中宗傳燈之道

流布得」時

高祖報恩之庭 林鐘迎」節

方今

論場連り袖

吹山七賢於竹林之風

學路鳴」轡

四七

## 平安朝寺院組織の研究

編二八俊於瑤池之波

大師聖靈

早開...智處城之曉 戸

長吏諸德

各期二龍花會之春庭

※この時は、薬師寺で用いられている番ノ句が読誦された。 『番文集』(元禄十五年写、興福寺蔵)所載。

資料18:番論義(第一双—一)

便證得轉依論第十

當處付」明二說教相二且本頌中便證

問

得轉依 云々爾者指:|果位 轉依||云可

當處付明說教相且本頌中便證得轉依

答

云々爾者指果位轉依云可シヤ

是ハ果位ノ轉依ヲ指スト云ヒ或ハ不爾ト云フ

二ノ意可」有也

問 是ハ果位轉依ヲ指スト云ヒ或ハ不爾ト

云フ二意可有也ト

若シ唯シ果位ノ轉依ナリト者の既ニ説ニ修り

答成ズル旨依」無二一定一旁々二疑有リ

習位|類也定テ可」有||因位轉依|耶

是以論中此中意說廣大轉依文 廣大

轉既ニ因位ノ轉依也 若シ果位ノ轉依ナリト 者 何ゾ不」取||圓滿轉|云||廣大轉|ベシヤ

若シ依」之爾者餘處ノ本疏ニ至無學位 便證轉依云々一旁々ニ有」疑審定メ

分明ニ答申セ

答成ズル旨依」無二一定一旁々疑ゴウタル

答

様ハ若シ唯シ果位ノ轉依ナリトイハバ

既二説:|修習位| 頌也定テ可レ有:|

因位轉依,耶 是以論中 此中意說

廣大轉依文 廣大轉既ニ因位ノ轉

依也 若シ果位ノ轉依ナリトイハバ

何ゾ不、取、|圓滿轉、云、|廣大轉、ベシヤ 若シ依」之爾ナリトイハバ餘處ノ本疏ニ

四八

## 至無學位便證轉依云々

大旨ケ様ニ申スカ此事思イ難シト雖モ シバラク一邊ノ難勢ニ任セテ便證得轉依

ト者唯佛果ノ轉依也 本疏ノ解釋上下

一同ナリ是以本頌ニ指二便證得轉依之

文一此即無漏界云々釋論二解」之

界攝云々任; 本頌釋論ノ文 唯シ 此謂此前二轉依果即是究竟無漏

説|佛果轉依|ナリ但シ至に明|修道

頌ナリト云 難』者論ノ下ノ文ニ云此修

習位說能證得非已證得因位攝故云々

轉依ノ體ハコレ佛果ノ轉依ナリトイエドモ

修習ノ位ハ是レ能證得也故ニ依言

能證得ノ義」修道ノ中ニ指」之歟

全ウ無相違

資料19:番論義 (第一双—二)

龍猛皆空論第一

真宗総合研究所紀要 第八号

問當 處 付レ明||説教 相| 且 龍猛提婆 意依||勝義諦||可」空||依圓ノ法躰||耶

當處付明說教相且龍猛提婆

是ハ云」空或云」不」然可」有二二ノ意」也 意依勝義諦可空依圓法躰耶

是云空或云不然可有二意ナリト

答成旨依」無二一定」旁々疑有リ 若 云」不」

實ノ道理「知ヌ起」「皆空ノ執」云事 空者龍猛提婆ハ依二般若經ノ說 | 立二

薩埵也何ゾ可」起」皆空ノ執「耶若依」之爾・者今此ノ大論師ハ深位,

旁々ニ有疑審定メ分明ニ答申セ

答成旨依、無、一定、旁々ニ疑ゴウ

婆ハ依||般若經ノ説||立||萬法 タル様ハ若シ云、不、空者龍猛提

皆空ノ宗,既ニ執」皆空ノ文,

爲::實 道理:知ヌ起::皆空ノ執:云 事 若依」之爾ナリト者 今此ノ大論師ハ

深位ノ薩埵ナリ何ゾ起言皆空ノ

四九

執」ベキヤ

大旨ケ様ニ申スカ此事雖」難」思任言一

但シ於二疑難一者爲」破二 小乘外道ノ實我 邊ノ難勢,不、起,,空執,可,,成ジ申,ナリ

實法ノ執,依,,般若經,立,, 皆空 宗,

執ったかり 是 唯任||如來ノ本意||遮||諸法實有 也 全無相違

※一、二とも多川俊映師手沢本 (昭和六十年写)

資料20:番論義

許依五地 番論義重乃躰

腻 當一處就、明川開導-依相,且一 超越不-還人依::未-至

地|可||得果|耶

今一-度申セ

⟨當-處 付、明;。 開-導-依ノ相,且。耶ト云 麤-顯 問題デアル = ボー ディタメ゙ー

今一-度申七

「何-度云聞 一幾-度 云 御已前 重 相 過 間-敷 大-綱取」牒

て問-題、魔顯髣髴、殊、委細、爲二覺-悟,申間云、聞、 當處意義 ティーナル・ハナケレド・トース デセラズルデアル・ルニー

(問-題 志趣甚-深 短-才 論-匠難」生||領-解||爲|| 覺悟|今 一-

イ何申當 處っ

「付い明」 開導-依相」

イ付」明二 開導-依相-トハシ申歟

イサゾカシ

く元 當談 耶明 開-導-依 相 明 事 不」珍言書 事デアル付っ之

何 申<sub>ッ</sub>

イサゾカシ

新 問-題 構-置 其 志-趣詞 -開 申-立 付」夫 取-答 設てのうう - 二、へとう ファッドバラ テーテョ テンユニ ラーズは,,未-至-地, 云事 不」珍 事 如-何-様 心-得置 事- 「 ヌメデランラーテアル

ケヤウズルデアル

て殊 委細 ナケレモ聊 不審 依 問-題 構-置ク處 委細 / アルニ テーニ へ テブル

至二難-勢」聞 間大-綱取」牒答設 

勢間 申間大-綱取、牒答没

一今一–度申セ

「若 依…未-至」者凡-位 得…上-根-本-定」。許依五地。 取-釋依…「壽」。

⟨今一−度申セ

★至一・見へタルヤト云々麤顯難・勢デアル

(不)依||未至| 入||見-道| コトキ人トハシ申歟

サゾカシ

難申セ

立ヨ

難申セ

有」之 其分-齋 分-明ニ申シ開ケージャラド アー難 難」移 依…下-劣未-至…云-事解-釋道-理

越不-還,又復依止。乃至。得不還果。云云

「答得 不還果。 云フトハシ申歟

イサゾカシ

| Y答論-家所判|| 返さ||相分||事||一-邊||付||難勢痛||ナラヌデアル||||

次\_難 申セ

カ

真宗総合研究所紀要

「答難-勢由 有 ゲニ申セ共通-途一-徃 分-齋 別所-答 談』 及、次-難申セバヌデアルノリ

イヤ其分 次-難 難\_移 下-至 若依未至定。證得初果。云 サーデ゙ / デ゙ / デ゙ / デ゙ 

「難勢 聞 論-匠覺-悟 見 次 難 移 アル例 如k部-行-等(議 ハ を\*\*) 不」依二未至|入#見-道』也 | 答是 最-前 難 流-類 以-前 分-齋 過 アル次-難 申セ

【答如」入二見道」也 申敷

サゾカシ

至二得-果事ハ有 爰程 例-難申開ケ (答例-難 ) -准無:之事 强痛 ナラヌデアル次-難 申セ

て答例-難 有込事 幾無!相違!次上難申セ

源 如-來 金言 何-得 疑フ事 胸-難 任 分-齋難|依-用|能 得

-心 置 所-答 設ケ

て答難-勢モ開 次\_難 申セ

幾一度難-勢擧其―詮 大-綱一-邊難-勢福 若依」之サ

ゾトハシ申サハ

〈超-越不還。許依五地。 釋依:|未-至|見 〈答若 依」之 サゾトハシ申サバ

答由:未至!見 申歟

イサゾカシ

「答是論」匠終得-分 所-答設不」及次\_難申セミ議、ハット・ナンド・フェハステアル・ファー

「答二一義中一義取終難-分關 次-難申セ

地。所-釋依二未-至一見、大旨加様申カ

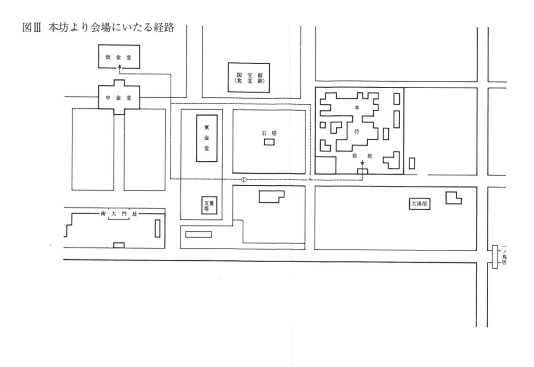
【答此事雖」難」思 且 任二一-邊 難-勢」可」云」有\*依二未-至-定二 類4也但於1疑難1者超-越人中付1利-根1様淡也~全無1相

違

大正十五丙寅歲晚秋

南京北寺乘俊

※多川乗俊師手沢本(大正十五年写)



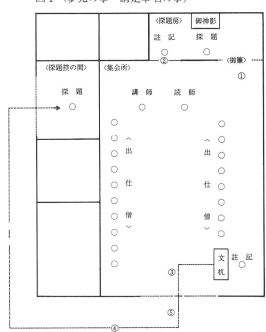
#### 図 V (探題入道場の列)

○侍○金棒○金棒○提灯○探題○标题○梅枝箱

図Ⅱ (本坊より道場にいたる列)



図 [ (夢見の事・請定奉唱の事)



図IV (会場 [仮金堂] 内見取り図)

