# 弥勒論書における「虚妄分別」の起源について

荒 牧 典 俊

な根本問題がのこされているか、を自覚することなしに、個別の佛教文献の文献学的研究だけに埋没してしまうこと きたつもりである。しかしそのように研究してきて、最近とくに、インド佛教思想史全体の流れのどこに、どのよう ことによってのみ、そのようにして掘り下げられたトレンチとトレンチをつなぐインド佛教思想史全体の基本プラン 研究が重要でない、などと主張するものではない。それどころか個別の佛教文献を徹底的に研究し根本的に理解する 教文献の文献学的研究を集積しつつある、とでもいわねばならぬ。わたくしは、もちろん個別の佛教文献の文献学的 本問題が未解決のまま放置されて山積しているにもかかわらず、ともかく、それらの大問題をさておいて、 も復元され得るのだ、と考えて、自分でも自分なりに原始佛教や大乗佛教の個々の経論の文献学的研究を積み重ねて インド佛教思想史研究の現段階は、 けっして望ましいことではない、と憂慮することが少なくない。 原始佛教の領域においても、大乗佛教の領域においても、あらゆるレベルの根 個別の佛

そこで本稿で敢えて試みてみたいと考えたことは、インド佛教思想史の根本問題の一つをあらためて提起してみよ かつその根本問題を解決するであろう作業仮説をも提出してみよう、その上で、そのような作業仮説が、ここに

弥勒論書における「虚妄分別」の起源について

標題に掲げた問題

仮説を導入することによって「虚妄分別」の起源という何でもないように見えて、いまだに説明のついていない根本 を解明する上で、どこまで有効か、を検証してみよう、ということであった。あるいは換言すれば、そのような作業

問題を解決することが、できるかもしれない、と示唆してみたい、ということである。

さて、いまインド佛教思想史の根本問題の一つと言ったのは

あって、それらは、どのようにつながりあうか、 インド佛教思想史において原始佛教思想の根本の宗教体験は何であり、大乗佛教思想の根本の宗教体験は何で

ということである。そういう根本問題は、無限に複雑な多様きわまりない問題だ、ということもできるが、逆に無限 づけて原始佛教思想と大乗佛教思想それぞれの根本の宗教体験を定義する仮説を提出しておいて、そのことによって に易簡な純一きわまりない問題だ、ということもできるであろう。ここでは、その可能な限り易簡な純一なる面に近

な定義が可能であろうか。ここでは、 それでは原始佛教思想と大乗佛教思想の根本の宗教体験を、最も易簡な本性に即して定義するとすれば、 当面の作業仮説として、つぎのような定義を提出しておく。 どのよう

「虚妄分別」の起源という未解決の問題に答えることを試みてみたいのである。

原始佛教思想の根本の宗教体験

た。そこで釈尊は、かれらの「有」「無」のドグマが自我意識に由来することを批判し、出家して森林にあって禅定 てしまったときに、ウパニシャッドの哲人や苦行者達が出現し、「有」「無」のテーゼを主張して論争するようになっ インド古代ヴェーダ祭儀文化の伝統が、数百年の間にどんどん堕落していって「輪廻業思想」のニヒリズムに陥っ

リズムを根本転回し、聖者となって説法しながら、新しい佛教文化の歴史を創造していく― 法する、という中道の修行道を教えたのであった。かくして佛弟子達の数世代は、いまここの自己存在においてニヒ 修行しつつ、いまここの自己存在の無意識の深層を究明する、そして「無我」をさとって根本転回し聖者となって説 ―したがってかれらが体

験と名づけることができよう。 得する根本の宗教体験は、 さとって根本転回して聖者になる、とでも定義することができよう。それを「人間から聖者への根本転回」 かれらなる人間存在が、いまここの自己存在の無意識の深層を究明していって「無我」を

### 大乗佛教思想の根本の宗教体験

菩薩行をほめうたいつづけて三昧のエクスタシーに入り、諸佛を諸佛たらしめる「空性」あるいは「無生法」をさと を中心に大乗経典運動が展開するであろう。ここにおいて大乗経典運動とは、いまや佛像としています諸佛や諸佛の ていって、 けて三昧のエクスタシーにおいて「空性」をさとって根本転回せしめられて菩薩になる、とでも定義することができ 教体験を体験しようとするものであった――したがってかれらが体得する根本の宗教体験は、諸佛をほめうたいつづ るや、そちらからして根本転回せしめられて「忍」を与えられ「授記」を与えられ「不退転」菩薩になる、という宗 りと停止する、それとともに新しく急速に数を増やしていく佛塔において佛像が出現しはじめ、それらの佛塔や佛像 が四阿含あるいは五ニカーヤへと集成される、と考えるが、おそらく紀元前後一世紀頃には、その創作活動が、ぴた 釈尊にはじまる原始佛教の伝統が数百年の間に東インドから西インドへ、さらに南インドや西北インドへと拡がっ 佛塔を中心とする佛教活動において原始佛教経典やジャータカなどが創作されていったのであり、それら

性』をさとって根本転回せしめられて菩薩になる」ことである、と定義しておいた上で、以下において具体的に文献 に即して論じてみたいことは、こうである――西北インド地方の一地域(かりにガンダーラとしておく)において原

深層を究明していって『無我』をさとって根本転回して聖者になる」ことであり、「諸佛をほめうたっていって『空

さて、以上のように原始佛教思想と大乗佛教思想の根本の宗教体験を、それぞれ「人間存在がいまここの無意識

よう。それを「諸佛から人間への根本転回」の宗教体験と名づけることができよう。

始佛教思想の伝統を継承し発展させつつあった瑜伽行者達の『瑜伽師地論』「摂事分」(Vastusaṃgrahaṇī 以下 VSg)

3

において成立した

「有情世間」(sattvaloka)と「器世間」(bhājanaloka)

所取」(grāhya)と「能取」(grāhaka)

「一切種子識」(sarvabījakaṃ vijñānam)

「無始時来の相互因果」(anādikālikahetuphalaparaṃparā)

などの諸概念が、

せつつあった瑜伽行者達の一大乗経典『入一切佛境界智光明荘厳経』にみられる

同地方の他の地域(かりにタキシラとでもしておく)において大乗佛教思想の伝統を継承し発展さ

「虚妄分別」(abhūtaparikalpa)

者へ」と「諸佛から人間へ」の根本転回の宗教体験が同一の根本転回であると知って、人間存在がいまここの無意識 つの「虚妄分別」の哲学 の人間存在の深層の哲学と大乗佛教思想の諸佛・菩薩の慈悲行の哲学が、「虚妄分別」を介してつながりあって、一 本転回せしめられ菩薩になることだ、一言にしていえば、人間存在が無意識の深層を究明していって「空性」をさと の深層を究明していって「無我」をさとって根本転回すれば、即ち諸佛をほめうたっていって「空性」をさとって根 が、前者の諸要素を摂取することによってこそ「虚妄分別」の哲学として完成する、かくして両系統の「人間から聖 なる概念と融合する、というよりは、より正確にいえば、後者の系統から成立してきた『弥勒論書』の「虚妄分別」 って根本転回せしめられ菩薩になる、という「入無相方便相」の菩薩道が成立する、と。ここにおいて原始佛教思想 佛教哲学そのもの -が成立すると考えられる。

### 第 一 節 『瑜伽師地論』「摂事分」にみられる「所取・能取」等の諸概念

『解深密経』「分別瑜伽品」における「唯識観行」

附

らが伝えた原始佛教経典のサンスクリットあるいはガンダーラ語写本の原典研究も、 存)、『瑜伽師地論』(Yogācārabhūmi)等、及び説一切有部系の阿毘達磨論書等が、伝存する。さらに近時には、 かくして古来のヴェーダ文化に代わって、ミリンダ王の時代以来、漸次に原始佛教思想の伝統を継承し展開し、やが し活躍するようになった、と考えられる。かれらの佛教思想を理解するための史料としては、『ミリンダ王の問い』 のギリシャ系諸王やパルティア王、 一切有部 ヴェーダ文化の淵藪の地であった西北インド地方では、アレクサンダー大王の東方遠征以来、ミリンダ王等 (sarvāstivāda)」などと自称するようになる「瑜伽行者」(yogācāra) Saṃgharakṣa の "Yogācārabhūmī" (安世高訳 『道地経』等及び竺法護訳『修行道地経』として伝 かれらすべてが、 佛教に帰依し佛教寺院を建立し佛塔・佛像等を寄進して佛教文化を繁栄させる。 サカ族やクシャン族等の異民族が侵入して「絹の道」の貿易の利権を独占しよう さかんになっている。 や阿毘達磨哲学者達が、定住

とづいて「虚妄分別」の起源を論証することを意図するものである。 分析されるのではないか、という作業仮説を提言した。その後も、この作業仮説を実証するように研究をつづけなが 摂取されて構成要素となる諸概念が成立しつつあることを指摘することを試みる。 の本学会において講演する機会を与えられ、『瑜伽師地論』に集成された諸文献が、次頁に表示するような新古層へ 行記録ともいうべき『瑜伽師地論』、その中の第五層に相当する「摂事分」に注目して、そこに、「虚妄分別」思想に ここでは瑜伽行者達が、かれらに独自の修行道を実践しながら、どんどん無意識の深層の事実を究明してい なかなか完成させることができない故に、いまだに出版していない。深く慙愧する。本稿も、 因みに、わたくしは、一九八三年 その作業仮説にも った修

### 【大乗佛教系統】

と考えられる。

かかる修行道位の最上位における問題を

た後に、「修道」を修行するときに、どのように最深層

摂事分」においては、

とくに「見道」

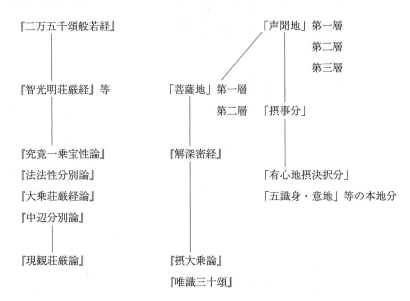
で四諦を現観、

煩悩が滅して阿羅漢果を得るか、

が

問題になってい

### 【原始佛教系統】



簡単に説明しておく。まず『声聞地』

第

層、第二層及

摂事分」が、

どのような課題をもってい

始佛教系統の瑜伽行者達の思想を伝える

『瑜伽師地

上表のような作業仮説にもとづいて理解するとき、

原

活躍していたと仮説する。

行者達が うなところでは大乗経典を創作する系統の瑜伽行者達が ーラ地域 それより少し離れた、 上にも論及したように、 「瑜伽 においては、 師地論』 原始佛教 の諸層を創作しつつあったのに 例えばタキシラ地域 西北インド地方の の伝統を継承する のよ 瑜 ガ

行道が実践されるようになっている。そこで、つづくに入って四諦を現観し四沙門果を得る、という実践的修「転依」(根本転回 āsrayaparivṛtti)を体得し「見道」とくに煖・頂・忍・世第一法位の「止・観」行によってび第三層において瑜伽行者達の修行道体系が完成され、び第三層において瑜伽行者達の修行道体系が完成され、

6

思惟するために『雑阿含経』にふくまれる全ての経典(一部、中阿含経の経典もふくまれる)を独自のしかたで解釈 しつつ、そのような最深層の宗教体験を理解しようとしている、といえるであろう。

省略し、唯々、次節に論ずる「虚妄分別」思想の要素となる最深層概念を説いている節だけを選び出して、サンスク ここでは、『瑜伽師地論』「摂事分」を読解する上での文献学的、あるいは思想史的な諸問題を論ずることを、一切、

I 有情世間(sattvaloka)と器世間(bhājanaloka)

リット文を想定しつつ解読を試みる。

VSg 1. 4. 4 (TT 30.781c16, P 167b4, D 147B6)

ucyate na tv aparah/ asadrśo jatisamsaro veditavyo bhajanasamsaram apeksya pancabhir asadrśyena/ yad uta bhājanasamsārah sādhāraņena nirvartitah/ jātisamsāras tv ekaikasattvāsādhāraņakāraņena/ idam prathamakāra-\*punar dvābhyāṃ lokābhyāṃ sarve saṃskārāḥ saṃgṛhītāḥ <u>sattvalokena bhājanalokena ca</u>/ jātisaṃsāraḥ sattvaloka

遍的な共通存在としてであるが、[前者]生まれてきて輪廻する存在が輪廻する存在として存在するのは、ひとりひとりの 客体的な器世間存在である。①主体的な有情世間存在は、生まれてきて輪廻する存在であるが、②他方〔客体的な器世間存 有情が独自に〔積集してきた善悪業という〕原因によってである。これが、第一の原因の相違である 違によって相違している。即ち〔第一の相違としては、後者〕客体的な器世間存在が輪廻する存在として存在するのは、普 在〕は、そうではない。〔前者の〕生まれてきて輪廻する存在は、〔後者の〕客体的な器世間存在と対比するとき、 つぎに、あらゆる生成流転する諸存在は、二種類の世間的存在よりなると同定される。即ち○主体的な有情世間存在と○

### ■ 所取 (grāhya) と能取 (grāhaka)

VSg 2. 4. 4 (TT 30. 814b15, P 252a5, D 218b3)

る。 望することである。〔それらが〕あらゆる輪廻する諸存在の根本であるからである。 本性質と□そ [の輪廻する諸存在] が存在する場所とである。その中で □ [輪廻する諸存在の] 基本性質とは、意欲し欲 svabhāvas chandarāgah sarvasaṃklesamūlatvāt/ tadvartma adhyātmikabāhyāyatanāni grāhyagrāhakavisesatah/\*\* る場所とは、内的な認識主体の場と外的な認識客体の場とである。認識される存在と認識する存在との区別があるからであ sarvasaṃkleśāḥ samāsato dvividhākārebhyo veditavyāḥ/ yaś ca saṃkleśasvabhāvo yac ca tadvartma/ tatra\* あらゆる輪廻する諸存在は、要約するならば、二種類のありかたをもつと理解されるべきである。口輪廻する諸存在の基 □そ「の輪廻する諸存在」が存在す

## ■ 一切種子識(sarvabījakaṃ vijñānam)

VSg 3. 1. 2 (TT 30. 828c12, P 287b6, D 249a2)

evam sa duḥkhavṛkṣo dīrgham adhvānam tisthati ......\*\* kam tatkarmakleśasamprayuktam <u>sarvbījakam vijñānam āyaty</u>ām pratisamdhibandhanakāle nāmarūpe pratitisthati/ \* ...... yā ca dṛṣṭadharme tryadhvatṛṣṇāklesāḥ te mūlasākhā iva tasya vṛkṣasya sārābhihārakā veditavyāḥ/ taddhetu-

業や諸煩悩と一体になってはたらくからこそ、一切の種子をもった識が、未来世へと結生相続する際に、〔新しい未来世の〕 る如くであると理解するべきである。そのような〔深層の欲望と諸々の煩悩の心作用〕を原因とし、それらにもとづく善悪 あるということは、あたかも、その〔輪廻する存在という〕樹木にとって、栄養分を補給するための根があり諸々の枝があ 現在世の存在において〔過去・未来・現在の〕三世〔の諸存在〕に対する深層の欲望があり諸々の煩悩の心作用が

個体存在を基礎として〔存続しつづける〕のである。かくして、その苦悩の存在の樹木が、久しい世々にわたって存続しつ

№ 無始時来の因果展転(anādikālikahetuphalaparaṃparā)

づけるのである。

VSg 3. 2. 3 (TT 30. 833a18, P 298b1, D 259a2)

pravartante pratyutpannādhvataš ca dharmasthititā/ atītādhvataš ca dharmāpariṇāmitā/ anāgatādhvataš ca dharmayathāvattā yuktahetuphalakramena pravartante/ yaś ca yuktahetuphalakramasya 'nādikālikaparamparānayah \* kāraṇadvayena pratītyasamutpādasya pratītyasamutpannadharmānām ca dvayāṃśavyavasthānam/ yaduta yathā yāni ca pravartante/ tāni hi dvādaśabhavāngāni pravartante/ tāni sādharmatā yathayogam

来世については、あらゆる諸存在が如実に存在するという真理である 諸存在が存続しつづけるという真理であり、過去世については、あらゆる諸存在がもはや変化しないという真理であり、未 である。あらゆる諸存在の存在の真理とは、かく原因となる存在と結果となる存在が順次に関係しあいながら、 在するか、といえば、〕あるべき道理にしたがって原因となる存在と結果となる存在が順次に関係しあいながら存在するの □どのようなありかたで存在するかという条件と、□どのような諸存在が存在するかという条件である。というのは、□ 「どのような諸存在が存在するか、といえば、」十二の輪廻する諸存在が存在するのであり、○「どのようなありかたで存 縁起する生成のプロセスと縁起している諸存在とが二つのしかたで論述されるのは、二つの条件があるからである。 相互に因果となって存在するという真理である。〔そのあらゆる諸存在の存在の真理が、〕現在世については、 あらゆる 即ち

別」思想は、それらの最深層概念を摂取して「虚妄分別」の「雑染相」の哲学を完成させ、他方で「虚妄分別」の るだろう。原始佛教系統の瑜伽行者達の思想展開が、いま「摂事分」の段階に達したところで、そこから「虚妄分 あろう。しかし、この「摂事分」においてこそ、これらの最深層概念が出そろっている、あわせて問題にされている。 はない。これらの中でも、 、やはり、その「摂事分」が、つぎに論ずる「虚妄分別」思想の source であることの有力な証拠であ 最初の「有情世間」と「器世間」の区別などは、さらに古い文献へと遡ることもできるで

「清浄相」「入無相方便相」などへと関連させると考えられる。

らに凝集されて『解深密経』「分別瑜伽品」において「唯識観行」が成立すると考えられる。 めるとともに、 て、『菩薩地』の第一層と第二層を相つづいて述作すると考えられる。かれらは、この段階で「菩薩戒」運動をはじ さて、上表で示したように、原始佛教系統の瑜伽行者達は、ちょうど、この段階において、大乗佛教哲学を導入し 菩薩の実践的な修行道体系を構築しはじめる。そのような『菩薩地』における菩薩の実践的な修行道体系が、さ おそらく龍樹の哲学を受容して、『声聞地』の「止・観」「転依」「現観」の修行道体系を「大乗化

るのであるが、ごくごく簡単に、そこでの拙論の要旨をまとめておく。 Legacy of Gadjin M. Nagao", 2000 に寄稿した拙論 "Toward an Understanding of Vijnaptimātratā" 「唯識観行」の成立について論じた。本稿は、いわば、その続編として「虚妄分別」思想の成立を論じようとしてい の中で、その

いたくしは、Jonathan A. Silk (ed.), "Wisdom, Compassion and the Search for Understanding, The Buddhist Studies

するように導く知力である、と定義した後に、新層に属する増広部分が附加されている。そこでは、まず、つぎのよ る衆生の能力の上中下を認識 『菩薩地』「如来十力」品(BBh, Wogihara ed., 394. 15)において如来十力の一つ「種々界智力」とは、 Ĺ かれらの機根と願求に応じて教授をさづけ、それぞれの入門行において正しく修行

いうまでもなく『瑜伽師地論』「摂事分」が、これらすべての最深層概念を、はじめて説き出した、というわけで

うな問 種分別」によって輪廻流転していることを自覚するところからはじめて「八種分別」を放捨するように 別」を放捨するように「四尋伺・四如実遍知」を教授して「無分別智」へ悟入させるのであり、 説かれている。 体と自我意識 広部分(BBh 50. 22f)において「四尋伺・四如実遍知」の体系へと完成されていく。後者「真実品」では、その実践 か」と。それに答えて菩薩行が、きわめて実践的に説かれている。その実践的な菩薩行が、『菩薩地』「真実品」 説されたが、それでは如来は、初業菩薩に対して、どのように教授して心が三昧において定在するように導いていく 別智」へ悟入するという根本構造があるといってよい。このような教授の向下と菩薩行の向上の相即を、 向下と衆生の側からする菩薩行の向上が、「八種分別」と「四尋伺・四如実遍知」において相即しあいながら「無分 如実遍知」を修行して「無分別智」へと悟入するのだ、と解釈することができる。ここには如来の側からする教授の 的な菩薩行の体系は、「八種分別」を放捨して無分別智へ悟入させるものだ、と説かれ、かつ「八種分別」は分別基 いが問 われる、「『声聞地』においては、 ・諸煩悩を生起させるが、無始時来、 したがって如来は、衆生が「八種分別」によって輪廻流転していることを観じつつ、その「八種分 声聞達に対して、どのように教授して入門行へと導いていくか、が詳 前者と後者が相互因果になってはたらきあい輪廻流転する、とも 衆生は、 「四尋伺 かりに 自らが の増 四四

最高位 よって「唯識観行」の起源が説明できるのではないか、と提言したのであった。即ち「分別瑜伽品 かった。 しかしどのような思想史的背景から、ここで、はじめて「唯識観行」が説きはじめられたか、 『解深密経』「分別瑜伽品」が「唯識観行」を説きはじめた経典であることには、誰しも異論のないところであ (Lamotte 本 § 8.37) 拙論では、 「分別瑜伽品」に説かれる実践的な菩薩行体系にも、「教授の根本構造」があると解釈することに において、 佛になるに先だって、菩薩は、 かぎりない超能力を完成させて、 が解明されていな の菩薩行体系の

授の根本構造」とよぶことにしたのであった。

生に無碍自在に教授するようになるが、その為には、「衆生の心が、どのように生起するか」とか「かれらの心が、

容にほかならない故、「教授の根本構造」によって、そのまま衆生の側からする菩薩行の内容になっているはずであ 識観行」として説かれている (Lamotte 本 § 8. 7-8)。 る。そのように解釈して、しかるべき箇所を探してみると、たしかに衆生の側からする菩薩行が、つぎのように かの対象として現象する(\*-ālambanavijñapti\*\*)」という心が列挙されている。これは、如来の側からする教授の内 及び分別意識は、種々なる種類の対象として現象する(\*vividhākārālambanavijñapti\*\*) 云々というように、「しかじ ないが、恒常なる器世界として現象する(\*ādānavijnānam asaṃviditakadhuruvabhājanavijnapti\*\*)口 起するか」について、つぎのように説かれている。十六種の心が生起する。〇 阿陀那識は、はっきりとは認識され 眼等の五識

\*ālambanavijnaptimātraprabhāvitam vijnānam\*\*

[衆生のいまここの存在そのものなる] 識が、唯々対象として現象しているのみであって [対象は存在しない]、

が、瑜伽行唯識哲学を成立させた、と考える。(いずれ、機会を得て、そこから「阿頼耶識」「三性」などの哲学が成 を発見して「八種分別」を放捨すべく「四尋伺・四如実遍知」を修行して「無分別智」へ悟入することをを説きはじ 薩行を完成させていくのである。わたくしは、原始佛教系統の瑜伽行者達が、『菩薩地』において「教授の根本構造 ずる「唯識観行」からはじめて「止観行」(śamathavipaśyanā)を行じ「転依」(根本転回 āśrayaparivṛtti)して菩 衆生は、かれ自身のいまここの存在なる「識」について、唯々対象として現象するのみである、 それを継承して『解深密経』「分別瑜伽品」 が「唯識観行」して「転依」(根本転回)することを説いたことこそ 唯識のみであると観

立することをも論じたい

かくして原始佛教系統の瑜伽行者が、『瑜伽師地論』「摂事分」において輪廻する存在の最深層概念を説いていて、

と考えられる。 さらに、それとほぼ並行して『菩薩地』などにおいて菩薩の実践的な修行道体系が構築され「唯識観行」が成立しつ つある、という思想情況の中で、大乗佛教系統の瑜伽行者達が、それらを摂取しつつ「虚妄分別」思想を確立する、 節をあらためて、少しく詳論することとする。

第二節 『智光明荘厳経』と『法法性分別論』の「虚妄分別」

経』を増広して『二万五千頌般若経』が、それとともに多数の大乗経典が、陸続と創作されていくであろう。 とき、つぎのようなことが考えられる――マトウラーにおいては『マハーヴァストウ』に編入された『十地』の頌め そこにおいて諸佛を諸佛たらしめる「空性」をさとるや否や、諸佛から直々に「忍」や「授記」を与えられ根本転回 うた文学などから『八千頌般若経』が成立する、つづいて西北インド地方においても、即時に佛塔の基壇部の佛伝図 せしめられる、という宗教体験を得ようとするものであったであろう、と。さて、そのような作業仮説から出発する であろう、諸佛や諸佛の菩薩行をほめうたい、とくに無数の諸佛の佛名を称名しつづけて三昧のエクスタシーに入り 道」の貿易が隆盛におもむきつつあったクシャーナ王朝初期、紀元後一世紀末から二世紀始め頃、マトウラーにお どのように始まったか、そもそも大乗経典とは何であるか、つまり、いかなる本性の文学か、ということである。こ の中に佛像が出現しはじめる故に、佛伝をほめうたうというしかたで大乗経典運動が始まり、つづいて『八千頌般若 て佛塔から佛像が出現しはじめたときに、佛塔や佛像にいます諸佛や諸佛の菩薩行をほめうたう文学として始まった こでは、そのような大問題を直ちに論ずる代わりに、つぎのような作業仮説を提言しておく――海路による「絹の それでは西北インド地方のどこにおいて、どのような大乗経典が創作されていて、それらは、全体として、どのよ インド佛教思想史において未解決に残されている根本問題の最大のものの一つは、大乗経典運動が、いつ、どこで、

うな思想内容をもつ方向へと発達しつつあったか、と問うてみるとき、これも、たしかに未解決に残されている根本

かれらが、『華厳経』原本などを創作した後に、いわば中期大乗経典の一つとして『(入一切佛境界) って本稿では、ごくごく、かりそめにタキシラのような地域において大乗経典を創作する系統の瑜伽行者達がいて、 智光明荘厳経

問題の一つであって、しかも、いまだ一度も問題として問われたことすら、ない、といわなくてはならない。したが

(Sarvabuddhaviṣayāvatārajñānālokālaṃkārasūtra)なる一大乗経典を創作したのではあるまいか、と仮説すること

にしたのであった。

抗して、上述のタキシラにおいて大乗経典を創作しつつあった系統の瑜伽行者達が、負けじと、こちらが本家だ、と しはじめる。すぐ、つづいて『解深密経』が成立し、急速に瑜伽行唯識の大乗佛教哲学を発展させていく。それに対 ばを過ぎる頃には、おそらく龍樹の大乗佛教哲学の影響を受けて『菩薩地』を創作して菩薩の実践的な修行道を構築 いわんばかりに菩薩の実践的な修行道を構築しはじめる、それが、いわゆる『弥勒論書』ではあるまいか、と考える。 他方、ガンダーラを本拠地として原始佛教以来の実践的修行の伝統を守っていた系統の瑜伽行者達も、四世紀も半

(abhūtaparikalpa)なる概念が、どのように原始佛教系統の『瑜伽師地論』「摂事分」にみられる諸概念を摂取する 『(入一切佛境界)智光明荘厳経』(Sarvabuddhaviṣayāvatārajñānālokālaṃkārasūtra)に見られる「虚妄分別」

こういうことも、目下、すべて作業仮説にすぎないが、ここでは、大乗経典系統の瑜伽行者達が創作したにちがいな

践的な修行道としての「入無相方便相」が成立するか、を論じて、以上のような作業仮説の論証の一端に資したい。 ことによって『弥勒論書』の「虚妄分別」思想へと発展していくか、そしてそのことによって、どのように菩薩の実 さて大乗経典運動全体の流れの中で、この『智光明荘厳経』なる一小大乗経典が、どのような位置を占めるか、に

ついても、今後の研究に俟つところが多いといわなくてはならないが、かつてこの経典に注目された高崎直道博士の

『如来蔵思想の形成 ---インド大乗佛教思想研究---』(1974, pp. 608-638)の行き届いた研究によれば、 本経は

の影響下に成立し、他方、本経の中心思想の一つともいうべき「菩提十六相」思想が、『大集

『華厳経』「性起品」

経』第一経 て、『法法性分別論』の「虚妄分別」思想へと発展していった可能性を論ずることとする。 別」概念が説かれるか、を検討し、それが原始佛教系統の『瑜伽師地論』「摂事分」の諸概念を摂取することによっ が成立する、と考えたい。以下、『智光明荘厳経』の、どのような文脈において、どのような意味をもって「虚妄分 この経典の「菩提十六相」の中に出てくる「虚妄分別」なる概念が源流となって、『弥勒論書』の「虚妄分別」思想 ることができる。わたくしは高崎博士の著書に教えられて、この経典の重要さに注目するようになったにすぎないが、 論書』である『究竟一乗宝性論』の序説の骨格の一部をなし、『大乗荘厳経論』にも引用されている、とでも要約す 『陀羅尼自在王経』や『宝積経』第十二会『菩薩蔵経』の中心思想として継承されていく、さらに『弥勒

あり、 あらゆるところに姿を顕現したまうことは、あたかも水晶でできた大地のあらゆるところに帝釈天の姿が映る如くで 別」を寂滅しているままに「無碍自在」に佛業をなしたまうことを、九つの譬喩によって説明する。 悟入する智光明を体得する、ということをテーマにしている、といってよい。この経典の全内容が の序説の中で、つぎのように要約されている。はじめに如来が、「不生不滅」なるままに、まったく「戯論・分 如来が説法したまうことは、あたかも天鼓が自然に鳴る如くであり、 如来があまねく恵みをもたらしたまうこ 譬えば、 『究竟一乗宝性 如来が

さて本『入一切佛境界智光明荘厳経』は、その経題に言うように、

一切佛境界をほめたたえつつ、一切佛境界へと

根本転回するか、 tathatābhisaṃbodhamukheṣv aparapratyayābhisaṃbodhas tathāgatasya)ことを説いていくが、とくに問題にするの つづいて「如来は、 如来のさとられた「真如」あるいは「空性」において、 つまり菩薩行するか、ということである-あらゆる諸存在の真如を現等覚するというしかたで現等覚を自内証したまう」(sarvadharma-あらゆる衆生が、どのように「雑染」から -如来が、あらゆる諸存在の 「真如」 あるいは「空性 |清浄| へと

とは、

あたかも雨雲が恵みをもたらす如くである、云々と。

を現等覚することによって無碍自在に佛業をなし説法したまうからこそ、あらゆる衆生が「雑染」から「清浄」へと

15

因もさまざまに列挙されるが、それらは、すべて空性であり虚空の如くだ、とさとりながら、しかも雑染だ、 て客塵がなくなるにすぎない、さらに「雑染の因と清浄の因を遍知する」とは、どういうことか、雑染の因も清浄の 不滅」であるままだ、それでは「如理に修行する」(\*yoniśoyoga\*\*)とは、どういうことか、本性清浄なる心にお

根本転回するにもかかわらず、「雑染」が滅するのでもなく「清浄」が生ずるのでもない、あらゆる諸存在が「不生

とかりそめに説法されると遍知するのだ、云々と。

ここにおいて「それでは、どのように如来は、菩提を得られたのか」という問いが、あって、「菩提十六相」の

各論に入っていく。その第一相が

「根本なく根拠なくして菩提を得られたのだ」

(amūlāpratisthānena bodhih prāptā

「では根本とは何か」「有身見(satkāyadṛṣṭi)だ」

「では根拠とは何か」「虚妄分別(abhūtaparikalpa)だ」

のように説かれていることは、注目に価いする。 ていくが、すでに高崎博士が注意されるように、第十五相「無漏・無取」(\*anāsravānādāna\*\*)の詳論の中で、つぎ という文脈の中で「虚妄分別」が説かれる。以下、同様に二句づつによって菩提を定義しながら、それぞれを詳論

るから、分別によって不如理に思惟することがない。かく如理に思惟しつつ専一に修行するひとは、 不生不滅においては、心・意・識は生起しない。心・意・識が生起しないならば、いかなる分別もないのであ 根本無知が発動しない、ということは、十二支よりなる輪廻する存在の連鎖が発動しないことだ。

それが、不生の真理だ、「究極の真理だ、決定的な真理だ、云々」。

cit parikalpo yena parikalpenāyoniśomanasikuryāt/ sa yoniśomanasikāraprayukto 'vidyām na samutthāpayati/ yac cāvidyāsamutthānaṃ tad dvādaśānāṃ bhavāṅgānām asamutthānāṃ sājāti..., RGV p. 12, ll 6-10) (anutpādānirodhe ... cittamanovijnānāni na pravartante/ yatra cittamanovijnānāni na pravartante tatra na kaś

(yah pratītyasamutpādam paśyati so dharmam paśyati yo dharmam paśyati sa tathāgatam pasyati.) (十二支よりなる輪廻する存在の)縁起を見る人は、真理を見る。真理を見る人は、如来を見る。

という有名な言葉を説いている。かく「菩提十六相」を説きおわって最後に本経全体をしめくくるべく。 清浄になっていない、離垢していない、染着している、と観ぜられるや、かれら衆生に対して「遊戯」と名づけ ここにおいて如来が、あらゆる諸存在はしかじかの本性をもつと現等覚したまい、しかるに衆生達の存在界は

られる大慈悲が生起するのだ。

と結論する。以上のように本経の構成を要約するとき、本経は、たしかに大乗経典のほめうた文学の伝統にしたがっ dham avimalam sanganam vikrīditā nāma sattveņu mahākarunnā pravartate, RGV p. 9, l. 17-p. 10, l. 8)

(tatra ... tathāatasyaivamrūpān sarvadharmān abhisambudhya sattvānām ca dharmadhatum vyavalokyāśud-

衆生の「雑染」存在へ、そしてそれを根本転回する菩薩行の方向へとうつりはじめているといわなくてはならない て、如来の佛業をほめうたい、如来の菩提や大慈悲をほめうたっている、といってよいが、本経のテーマの重心が、

即ち如来が「不生不滅」なる「真如」あるいは「空性」をさとっていて、衆生の存在界を観ずるや、大慈悲を生

を発動し、十二支よりなる輪廻的存在の縁起を発動している、かく「虚妄分別」を根拠にしているが、いったい、ど 起して佛業をなし説法したまうと説く一方、その対象となる衆生存在の方は、分別によって不如理に思惟し根本無知

うすればかかる「雑染」の存在を「清浄」の存在へと根本転回するか、そういう根本転回が「真如」あるいは「空

方向へ展開しはじめているであろう。 如」あるいは「空性」とは、そのような往還をあらしめる共同存在 衆生から如来へ、ということが「真如」あるいは「空性」において往還しあうようになっている、したがって「真 ―コミュニケーション――そのものだ、という

性」において、どのように性起するか、ということが説かれている。さらにいえば、如来から衆生へ、ということと

思想構造の中で説かれる「虚妄分別」は、どのようにして瑜伽行唯識哲学の根本思想となっていくか。 度だけでてくる「虚妄分別」が、どのような文脈の中で説かれているか、を分析してみたが、それでは、そのような 以上、大乗佛教系統の瑜伽行者によってほめうたわれたに違いない大乗経典『智光明荘厳経』において、たった一

構造」を認識することによってこそ、そこに説かれる「虚妄分別」について「入無相方便相」の実践的菩薩行を構築 ば、他方で大乗佛教系統の瑜伽行者達が『智光明荘厳経』の如来の「菩提十六行相」「大慈悲」などに「教授の根本 したからこそ『解深密経』「分別瑜伽品」において「唯識観行」の実践的菩薩行体系を構築し得たのだ、とするなら 上述したように原始佛教系統の瑜伽行者達が、『菩薩地』において如来の十力に「教授の根本構造」を発見 理解され得るのではないか。『智光明荘厳経』は、「菩提十六相」の第一相において「如来は、

発動しない、十二支よりなる輪廻する存在の縁起を発動しない」(取意)と説いたが、そのとき衆生が「虚妄分別」 を根拠としないことによって菩提を得る」と説き、第十五相において「如来は、分別しないことによって根本無知を 「虚妄分別」を教授している、ということができる。そうだとすると、上述の「教授の根本構造」にもとづいて、衆 分別して根本無知を発動することなどをも観じているのであるから、如来の側からする教授において

生によってチベット訳テクストが校訂された『法法性分別論』、とくにその § 9. 7 こそが、『智光明荘厳経』 わたくしは、 本学の山口益先生によってはじめて研究され、 山口先生のもとで勉強された野沢静証 の如来

生の側からして「虚妄分別」の「入無相方便相」なる菩薩行を構築しはじめた文献は、ないであろうか

別」の「清浄相」を完成させている。ここにこそ「虚妄分別」思想の原点となるインスピレーションが凝集している. だ、と考える。その際、他系統の『瑜伽師地論』「摂事分」から「所取・能取」「一切種子識」「無始時来の因果展転」 の諸思想を摂取して「虚妄分別」の「雑染相」を完成させ、『解深密経』「分別瑜伽品」から「唯識観行」を摂取して の側からする「虚妄分別」に「教授の根本構造」を認めて、衆生の側からする「虚妄分別」思想へと発展させた文献 「虚妄分別」の「入無相方便相」を完成させ、『智光明荘厳経』から「真如」あるいは「空性」を導入して「虚妄分

には、三種類のチベット訳を彼此対照して、サンスクリット文を想定しつつ和訳するという方法を取らざるを得ない Rāhula Sāṃkṛtyāyana 師によって出版された冒頭部の一断片を除いて知られていない。本論の全体を研究するため さて『法法性分別論』のサンスクリット原典は、現在までのところ山口益博士によって出版された一断片と

と考える。

(A) Peking no. 5523, Tohoku no. 4022

であろう。三種類のチベット訳は、大蔵経丹殊爾部の中に、つぎのように収められている。

Chos dang chos nyid rnam par 'byed pa

Author: Maitreya

Translator: Sāntibhadra and Tshul khrims rgyal ba

Reviser: Parahita and Dga' rdor

(B) Peking no. 5529, Tohoku no. 4028

Chos dang chos nyid rnam par 'byed pa'i 'grel pa

Author: Vasubandhu

Translator: Mahājana and Blo Idan shes rab

### (C) Peking no. 5524, Tohoku no. 4023

Chos dang chos nyid rnam par 'byed pa'i tshig le'ur byas pa

Author: Maitreyanātha

Translator: Mahājana and Seng ge rgyal mtshan

博士によって校訂されたが、最近、ABC三本を校訂し、独訳した研究が出版された。 を意図した如くであるが、必ずしも、より正確な訳になっているとは、言い難い。上述のようにAとBは、 (C)訳に従って改訂された箇所があると考えられる。(C)は、本論を韻文体でチベット訳することによって、(A)の改訂訳 のチベット訳であって、元来、前者の訳とともになされたと考えられるが、引用される本論には、しばしば、 以上のうち、凶は、本論を散文体のままでチベット訳したものであり、凶は、本論を引用しつつなされた世親の注釈 野沢静証

Klaus-Dieter Mathes, Unterscheidung der Gegebenheiten von ihrem wahren Wesen (Dharmadharmatāvibhāga), Indica

et Tibetica 26, Swisttal-Odendorf, 1996

サンスクリット文を想定することによってのみ、解決することができるからである。 スクリット文を想定しつつ和訳する研究の必要性は、かわっていないと考える。それら諸訳間の矛盾や微妙な相違は 従って、現在では、本書の三本の校訂テクストを依用することができるわけであるが、それらを詳細に比較してサン

とその和訳は、 ここでは、省略する。むしろ、その想定サンスクリット文を提示した上で、§ 9.7を和訳し、それが、どのように や微妙な相違を、サンスクリット文を想定しつつ、どのように解決するか、を注記したノートを完成したのであるが 「虚妄分別」思想を完成させているか、を、ごく簡単に注記するにとどめる。わたくしが構成したサンスクリット文 ところで、ここに取り上げる『法法性分別論』§ 9. 7 については、チベット訳三本を比較して、それらの間の矛盾 以下の如くである。

- nirvikalpajñāne praviśati/ prakhyānād dharmatā na prakhyāti tasya cāprakhyānād dharmatā prakhyātīty evam yoniśo manasikurvanto bodhisattvo sarvabijakas cāsaddvayaprakhyānahetur anyas ca tannisritah/ tataḥ sahetuphalaḥ prakhyānto pi na santah/ tasya ca ...... sa bodhisattvas tannirvikalpajñānapravivikṣur evam manasikaroti/ anādikālikatathatājñānād abhūtaparikalpaḥ
- 1) evam upalambhād vijnaptimātropalambhe praviśati/
- 2) vijnaptimātropalambhāt sarvārthānupralambhe pravisati/
- 3) sarvārthānupalambhād vijnaptimātrānupalambhe 'pi pravisati/
- 4) tadanupalambhād dvayavisesābhāvopalambhe pravisati/

tatra yo dvayanupalambhas tan nirvikalpajnānam nirvisayam nirālambanam sarvanimittānupalambhaprabhāvitatvāt/\*\*

・・・かの菩薩は、その無分別智に悟入しようと願求するとき、つぎのように思惟する。

っていて、非存在なる〔所取・能取の〕二が顕現するための因となる〔深層〕であり、他は、それに依拠する〔表層〕

「無始時来、真如を知らない〔根本無知の〕故に、虚妄分別があるのだ。〔それは二層であって、一は〕一切種子をも

ようには〕存在しない。〔かく〕その〔虚妄分別〕が顕現する故に、存在の本性は顕現しないのであり、もし、その である。その〔根本無知の〕故に、〔虚妄分別の二層は、〕相互に因果となってはたらきあい顕現するけれども、〔その [虚妄分別] が顕現しないならば、存在の本性そのものが顕現するのである]

というように如理に思惟するときに、菩薩は、無分別智へと悟入するのである。

**、即ち具体的には、つぎの四段階によってである。**〕

以上のように認識する故に、唯現象する識があるのみだ、という認識に悟入する。

唯現象する識があるのみだ、ということを認識する故に、あらゆる対象存在を認識しないことに悟入する。

(三) あらゆる対象存在を認識しない故に、唯現象する識があるのみだ、ということをも認識しないことへ悟入する。

(四) その「唯現象する識があるのみだ、ということをも」認識しない故に、「あらゆる対象存在と唯現象する識のみと

ここにおいて無分別智とは、〔あらゆる対象存在と唯現象する識のみという〕二を認識しないことであり、いかなる対

いう〕二の区別がないことの認識へ悟入する。

境もなく対象もないことである。〔無分別智とは、〕一切の個別相を認識しないことだ、と説かれているからである。

を「入無相方便相」として説いている。したがって、上述したように『菩薩地』が「四尋伺・四如実遍知」によって 相であって、§ 9.6「転依の基礎」相を「無分別智」として詳論したのにつづいて、§9.7「無分別智への悟入」相 本節は、『法法性分別論』全体の構成からすると、§9「転依」(根本転回)を「十相」によって説く、という中の

相」へと深化させていると考えられる。しかも、ここには「虚妄分別」思想の原点が看取されると考える。 識観行」によって「転依」することへと発達させたのを継承して、いま、あらためて「虚妄分別」の「入無相方便 「無分別智」へ悟入すると説きはじめた菩薩行――「加行道」の菩薩行-はじめに第一に、上来、指摘してきた「教授の根本構造」が、つぎの根本テーゼの中に認められる。 ――を、『解深密経』「分別瑜伽品」

\*tasya ca prakhyānād dharmatā na prakhyāti tasya cāprakhyānād dharmatā prakhyātīti\*\*

いならば、存在の本性そのものが顕現するのである」 「〔かく〕その〔虚妄分別〕が顕現する故に、存在の本性は顕現しないのであり、もし、その〔虚妄分別〕が顕現しな

顕現する故に、 即ち「その「〔虚妄分別〕」が顕現する故に、存在の本性は顕現しない」とは、 が含意されている。 の菩薩行を実践して「法性」をさとるに至るのである。したがって、ここには、「衆生が菩薩行する」という「向上」 は 「顕現しない」というしかたで存在している。だからこそ、かれは、「虚妄分別」に即して「入無相方便相<sub>-</sub> 存在の本性たる「法性」が顕現しない、というのであるが、 しかしその「虚妄分別」において「法 ある衆生存在において「虚妄分別」が

別は する」という「向下」が含意されている。 して菩薩行し佛行しつつあるのである。したがって、そこには「菩薩あるいは佛が、 そのものなる「法性」が「顕現」するというのであるが、しかし、その「法性」においても、衆生存在なる「虚妄分 「入無相方便相」の菩薩行を実践して「法性」をさとるとき、「虚妄分別」が顕現しなくなり、 つぎに「もし、 「顕現」しないというしかたで存在している。だからこそ、初地乃至十地の菩薩及び佛は、 その〔虚妄分別〕が顕現しないならば、存在の本性そのものが顕現する」とは、 あらゆる衆生存在に対して教授 かわって存在の本件 無数の衆生にたい ある衆生存在が

ろう。 の最深層概念を取り入れて、「虚妄分別」の「雑染相」の哲学を発達させつつあることは、 れたところから、ここにおいて「入無相方便相」という「向上」の根本構造が成立しつつあることが看取されるであ 「虚妄分別」への「向下」の根本構造をもつところにこそ、最も易簡なる佛教哲学のエッセンスがあるといってよい。 かく「虚妄分別」思想が、「虚妄分別」から「法性」への「向上」の根本構造をもつと同時に 『菩薩地』 『智光明荘厳経』に説かれていた「真如」 、本節 が発見し『解深密経』「分別瑜伽品」が発達させてきた「教授の根本構造」に外ならないと認識さ S 3 9.7 が、 『瑜伽師地論』「摂事分」から「無始時来の相互因果」「一切種子識」「所取:能取」など あるいは「法性」から「虚妄分別」へという「向下」の根本構造が、 明らかである。 「法性」から

本節 § 9.7 が、まさしく『解深密経』「分別瑜伽品」の「唯識観行」を発達させて「入無相方便相」の菩

薩行を説いていることは、

\*evam upalambhād vijnaptimātropalambhe praviśati/\*\*

以上のように認識する故に、唯現象する識があるのみだ、という認識に悟入する。

箇所だ、といってよい。 ある。そもそも『法法性分別論』は、§§ 4.2, 7.6, 9.6.3 などにおいても「入無相方便相」をくり返し説いていて、 というように「唯識」に悟入すると説きはじめて、その四項にわたる「入無相方便相」を展開するところに明らかで 「入無相方便相」をきわめて重視する如くであるが、この § 9.7 こそが「入無相方便相」の菩薩行の成立を宣言する

わたくしとしては、ここにこそ「虚妄分別」思想の起源がある、と結論しておきたい。いうまでもなく、この「虚妄 分別」思想が、『大乗荘厳経論』において、はるかに豊かな思想へと完成され、それが、無着『摂大乗論』の中心思 密経』「分別瑜伽品」の「唯識(vijñaptimātra)観行」から成立してきたことが明示されていることが注目される。 してきたかの sources を明示している箇所は、ないと考える。とくにここでは「入無相方便相」の菩薩行が、 このような諸点を考慮するとき、『弥勒論書』全体の中でも、これほど明確に「虚妄分別」思想が、どこから成立

結 語

想へと展開していくのである。

教体験と大乗佛教思想の根本の宗教体験とは、同じく、ここに「根本転回」とよぶ宗教体験を共有する、即ち古い歴 以上、 本稿は、つぎのような仮説から出発したのであった――インド佛教思想史における原始佛教思想の根本の宗

次に究明して最深層の存在を究明したところで根本転回する、という意味で人間存在の側からする根本転 史のニヒリズムになずんだ深層の存在から解脱して、 しめる、という意味で諸佛の側からする根本転回である、と。 それに対して後者では、 では同一であるが、 方向が逆向きである、というのは、前者では、 諸佛の側から諸佛を諸佛たらしめる根本真理「空性」を説法しつつ現成してきて根本転回せ 新しい歴史を創造する自由な存在へと根本転回する、 人間存在の側からして、いまここの深層存在を漸 回である。 という点

されるようになったこと、 統と大乗佛教系統との二方向の根本転回が、 始時来の相互因果展転」 ようになったのに対抗して、 において「菩薩戒」の授戒儀礼を説いて菩薩の修行道体系を構築しはじめ、やがて「唯識観行」を実践的に修行する ように考えた を形成していったことを理解しようとしたのであった。具体的にとりあげた「虚妄分別」の起源については、 たいつつ三昧のエクスタシーを体験しつつあった革新派の瑜伽行者達が、 修行の伝統を守りつづけた保守派の瑜伽行者達と同地方の例えばタキシラ地域において大乗佛教系統の諸佛を 「虚妄分別」に摂取して「入無相方便相」の菩薩道を実践的に修行するようになった、と。ここにおいて原始佛教系 というように仮説しておいて、 即ち「止 概念を基礎にして、そこに他派の最新の思想「教授の根本構造」を導入し、最深層の諸概念「所取・能取」「無 ・観」を修行し「転依」して「見道」をさとるという修行道体系を「大乗化」しようとし、 ―原始佛教系統の保守派の瑜伽行者達が、 など、 そしてより根本的には両系統の思想も同一の本性においてつながることが自覚されて佛教 大乗佛教系統の革新派の瑜伽行者達も、 を摂取して「虚妄分別」思想を完成させる、その際に他派の最新の 西北インド地方の例えばガンダーラ地域において原始佛教系統の人間存在 結局は一つの根本転回だ、という自覚が成立し、 ある段階で大乗佛教を受容して、かれらの伝統的修行道体 負けじと自派の大乗経典に由来する「虚妄分 相互に影響しあいながら、 実践的 「唯 瑜 な菩薩道が実践 伽行唯 識観行」 『菩薩地 の実践的 にほめう つぎの

きわめて大きいと考える。

哲学のエッセンスとでもいうべきものが成立したことの意義は、

だ、とすると、それがインドから中国へ、そして日本へ伝来した佛教哲学のエッセンスだ、ということも、曇鸞大師 は「法性」をさとって根本転回して不退転菩薩になる、というところに佛教哲学のエッセンスがあると考える。そう や親鸞聖人の宗教体験を想起するとき、すぐに御了解いただけるのではないか。親鸞聖人『教行信証』証巻の序分に て根本転回せしめられることだ、かく輪廻業のニヒリズムの最深層をさとることと一つに、そのまま「空性」あるい 時来の相互因果展転」をさとり根本転回することが、即ち諸佛から説法してくる「空性」あるいは わたくしは、かくして原始佛教思想の禅定実践において人間存在の無意識の深層を究明していって最深層の「無始 一法性」をさとっ

ばならぬ。その意味で親鸞聖人の宗教体験は、佛教哲学のエッセンスそのものを伝持するものだし わたくしは、少しづつでも理解するようになりたい、と願っている。 るから、それが曇鸞大師を経て親鸞聖人へと伝えられているということは、疑いなく思想史の事実である、といわね とあるのは、末法の時にあっては「煩悩成就の凡夫、生死罪濁の群萌」という最深層の真実を自覚するひとの の「虚妄分別」思想が、すぐつづいて無着『摂大乗論』の根本思想となり、さらに世親菩薩の根本思想となるのであ ことができるであろう。 「即の時」に阿弥陀如来に「往相回向」せしめられて「大乗正定聚の数」に入るのだ、と教えておられると理解する 勿論、 親鸞聖人が、弥勒論書の「虚妄分別」思想を直接学ばれた、ということはないが、そ ――ということを

b

しかるに煩悩成就の凡夫、生死罪濁の群萌、

往相回向の心行を獲れば、

即の時に大乗正定聚の数に入るな

### ì

1 将来、佛教学を勉強しようとする学生諸君に問題提起する意味で、やや概説的に論じたところが少なくない。御了解いただき 本稿は、二〇〇一年一月一六日に大谷大学佛教学会において口頭発表した講演の草稿を書き改めて論文にしたものである。

- 漢訳各一本を対比させて、サンスクリット文を想定しつつ解読する、という以外のしかたでは、ほとんど解読し得ないと考え られた「対応関係一覧表」の番号を依用する。それによって阿含経との対応関係を確認した上で、「摂事分」のチベット訳と VSg の § の番号は、向井 亮「『瑜伽師地論』摂事分と『雑阿含経』」(『北海道大学文学部紀要』XXXIII-2, 1985)に附せ
- 3 拙稿「十地思想の成立と展開」(『講座大乗佛教』3、「華厳思想」一九八三所収)参照
- 巻中「観衆生品」第七(大正 16.547c)cf. 長尾雅人訳『維摩経』(『大乗仏典』 7、中央公論社刊)p. 103 などにも、 諸大乗経典の中で「虚妄分別」なる概念を説くのは、勿論、この『智光明荘厳経』だけではない。例えば、『維摩詰所説経
- こそが、『法法性分別論』などのおける「虚妄分別」の source だ、ということができると考える。 れている。しかし『究竟一乗宝性論』において本経が中心的な役割を果たしていることなどから考えて、本経の「虚妄分別
- され、つづいてロシア科学アカデミー東洋学研究所の旧レニングラード支部に管理されるネパール系写本の中にも発見されて 用される"Nirvikalpapraveśadhāraṇī"なる後期大乗経典のサンスクリット写本の断片を、はじめギルギット写本の中に発見 と考えるが、その考えに対する松田和信氏の批判にお答えしておかなくてはならない。松田氏は、『唯識三十頌』安慧釈に引 わたくしは、このように『法法性分別論』こそが、「虚妄分別」思想を確立したのであり、『大乗荘厳経論』にも先行する、
- 同氏「Nirvikalpapraveśadhāraṇī"について――無分別智と後得智の典拠として――」(『佛教学セミナー』第三四号、一九八 一)、「Nirviikapapreveśa 再考――とくに『法法性分別論』との関係について――」(『印度学佛教学研究』第45巻第1号、一

チベット訳や敦煌出土漢訳写本などをも参照しつつ、同経典のサンスクリット原典を復元して学界に提供されたのであった。

- に感謝し敬意を表するものであるが、本経が『法法性分別論』に先行する、したがって後者は、きわめて後期の論典だ、とい 九九六)及び「Nirvikalpapraveśadhāraṇī" ——梵文テキストと和訳——」(『佛教大学総合研究所紀要』第3号、一九九六) 参照。わたくしは、もとより松田氏が膨大な写本資料を博捜して、この大乗経典のサンスクリット原典を発見し復元された労
- しろ、逆に、その大乗経典が、『法法性分別論』にもとづいてつくられた、と考えた方がいい、と思う。 う結論には賛成することができない。以上論じてきたような『法法性分別論』が、まさしく「虚妄分別」を確立し「入無相方 便相」を説くことを主題とする論書であるという基本性格が、その大乗経典から導出されるとは考えられないからである。む 松田氏が、この大乗

経典が『法法性分別論』に先行すると結論された主要な理由の一つは、『法法性分別論』、§ 9.6.4 'tadanenārūpy anidarśanam

apratistham anābhāsam avijnptikam aniketam iti nirvikalpasya jnānasya yathāsutram laksaṇam abhidyotitam bhavati' 🛠 🕫

§§ 56,57 に同定しておられたのであるが、松田氏は、そこには「無分別」との関係が見られない、それに反して 経典引用が、この大乗経典からの引用だ、というところにある。従来、山口益博士が、ここの経典引用を "Kāsyapaparivarta"

"Nirvikalpapraveśadhāraṇī" においては「無分別(界)」の定義になっている、したがって同経典が、"Kāśyapaparivarta" の

定義を「無分別(界)」の定義へと転用した後に、『法法性分別論』が「無分別智」の定義として引用したのだ、と結論された

のであった。

我と無我の二辺を離れる行として言及されているのであって、それが、世親釈においては 'madhyaṃ nirvikalpaṃ jñānaṃ' と 田氏が原典を発見された後期大乗経典を俟つわけではない、と考える。 注釈されている。"Kāśyapaparivarta" §§ 56, 57 を「無分別智」として解釈する伝統は、古くからあったのであって、この松 しかし、わたくしは、"Kāśyapaparivarta" §§ 56, 57 は、『中辺分別論』第五章 k. 23 及びその世親釈に常と無常の二辺及び